
Lux lucet in Tenebris Band II:

Das wahre Wort

Martin Dietschreit

Gewidmet den Menschen, die auf der Suche
nach der Wahrheit sind und sie mit aufrechtem

Herzen suchen



Impressum

Copyright: Martin Dietschreit

Jahr: 2025

ISBN: 9798310561410 

Selfpublishing-Portal: Kindle Direct Publishing

Gedruckt von Amazon

Das Werk einschließlich aller seiner Teile, ist 
urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
ist ohne Zustimmung des Verfassers 
unzulässig. Dies gilt insbesondere für 
Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und
Verarbeitung in elektronischen Systemen.



Inhaltsverzeichnis
Vorwort: Warum ist dieses Büchlein wichtig?. .6
Teil 1: Historische Betrachtung und Analyse..13

Übersicht über die Bibeln..........................13
Vom Urchristentum zu Konstantin.............16
Die Finsternis des Mittelalters...................23
Die Reformation – Licht geht in die Welt. . .30
Die Göttin der Vernunft..............................36
Informationszeitalter – es schlägt zwölf.....42

Nachtrag...............................................48
Teil 2: Vergleich der Übersetzungen..............64

Einleitung..................................................64
Analyse.....................................................68

Verachtung des Menschen – Lk 14, 5...68
Von Sünden befreit – Judas 1...............70
Geschwister – Mt. 18, 15 & Lk 17, 3.....71
Das Vaterunser – Mt. 6, 13...................73
Zorn verboten – Mt. 5, 22......................74
Juden sind verstockt – Apg. 13, 42.......76
Glaube an Wunder Joh. 5, 3 – 4...........77
Jesus der Lügner? – Joh. 7, 8...............79
Unaufmerksam – Apg. 13, 19 – 20........80
Eingebung gekürzt – Apg. 18, 21..........81
Diesmal der Geist – Apg. 18, 5.............83
Segen des Evangeliums – Röm. 15, 2984
Standfestigkeit – 1. Johannes 5, 13......85
Der Geist Gottes – 1. Korinther 2, 10....86
Abendmahl – 1. Kor. 11, 24 & 11, 29.....87
Heiligung – 2. Pet. 1, 21 & 2. Kor. 5, 17 89
Heilslehre verfälscht..............................92



Wort als Lebensgrundlage – Lk. 4, 4... .92
Wandel in Christus – Röm. 8, 1.............93
Beschneidung in Christus – Gal. 6, 15..95
Vision oder nicht? – Kol. 2, 18..............96
Nicht jedem... – 1. Thess. 5, 27............98
Glaube und Werke – Jak. 2, 18.............99
Unterschiede und Bedeutung................99
Der tote Glaube – Jak. 2, 26...............102
Jesus - Anfang und Ende – Off. 1, 11..104
Jesus ist Gott......................................106
Jesus ist allwissend – Mt. 24, 36.........106
Jesus ist Gottes Sohn – Lk. 2, 33.......108
Jesus war – Joh. 1, 27........................109
Jesus Allmacht – Joh. 8, 59.................111
Gottes Sohn – Joh. 9, 35.....................112
Jesus im AT – Apg. 7, 30.....................114
Christus ist Richter – Röm. 14, 10.......116
Gottheit Jesu – 1. Kor. 15, 47..............117
Auferstehung in Christi – 2. Kor. 4, 14.119
Der Vater des Herrn – Eph. 3, 14........121
Gott im Fleisch – 1. Tim. 3, 16............122
Christus ist Schöpfer – Eph. 3, 9.........124
Herr der Schöpfung – Heb. 2, 7..........125
Der Tag des Herrn – Off. 1, 10............127
Christus angekündigt – Gal. 3, 17.......129

Resümee.................................................130
Teil 3: Die Brücke bauen..............................135

Einleitung................................................135
Die Gnostiker und ihre Agenda...............137
Der perfide Plan......................................143
Das „Comma Johanneum“......................150
Widersprüche im Nestlé-Aland................156



Ökumene.................................................163
Schlusswort.................................................168
Quellenverzeichnis......................................172



Vorwort: Warum ist dieses Büchlein 
wichtig?
In  der  ersten  Betrachtung  „Wenn  Steine  weich
werden“  haben  wir  erkannt,  dass  einzig  Jesus
Christus zu einer wahren Umkehr unseres Herzens
leiten  kann.  Kein  anderes  System,  keine  Religion
oder  Überzeugung  ist  in  der  Lage,  einen  neuen
Menschen aus dir zu machen, das kann einzig der
Herr selbst.

Wenn wir dies erkannt haben, müssen wir uns mit
dem Gedanken befassen,  wie wir  in  der Wahrheit
wachsen  können  und  genau  darum  geht  es  in
diesem Buch.

In einer Welt, in der uns eine Informationsflut schier
überhäuft  und  eine  Trennung  von  echten  und
unechten Quellen kaum mehr möglich ist, kann man
als Mensch ohne Weiteres verzweifeln. KI-Systeme
können Videos generieren, die der Realität  fast in
nichts  mehr  nachstehen.  Auf  einmal  verkünden
unsere  Politiker  oder  Wirtschaftsmagnaten  Dinge,
die wir so nicht erwartet hätten.1 Was stimmt davon,
und was ist erfunden? Welche Propaganda ist noch

1 https://www.br.de/nachrichten/deutschland-welt/elon-musks-
arm-geste-reaktion-auf-angeblichen-hitlergruss,UaVppB4

6



vertrauenswürdig?  Ich  wollte  keine  diffamierenden
Begriffe verwenden; falls es dem Leser also wichtig
ist,  benutze  ich  das  Wort  Public  Relations,  das
jedoch im Endeffekt genau dasselbe vermittelt, nur
nicht so negativ vorbelastet ist. 

Im Grunde wirbt jedes System für sich selbst. Das
taten die  Nazis,  die Kommunisten und eben auch
der  kapitalistische  Apparat.  Überfällt  die  USA ein
Land,  so  ist  dies  ein  Befreiungskrieg,  während
Russland als Aggressor Staaten überfällt. Dass es
im Grunde vollkommen irrelevant  ist,  aus welchen
Gründen  ein  Land  angegriffen  wird,  scheint  den
meisten gar nicht mehr bewusst zu sein,  denn es
resultiert letztlich immer im gleichen Zustand: Krieg.

Wer hat eigentlich die USA zur Weltpolizei ernannt
und  ihnen  die  Vollmacht  übertragen,  zu
entscheiden,  was  richtig  und  was  falsch  ist?  Die
Antwort liegt auf der Hand: Sie selbst waren es. Als
sie  sich  im  Laufe  des  vergangenen  Jahrhunderts
mehr und mehr zur Weltmacht mauserten, erhielten
sie gleichzeitig auch die Befugnisse, zu tun und zu
lassen,  was  sie  wollten.  Dabei  sind  die  USA die
aggressivste  Weltmacht  seit  Beginn  der
Menschheitsgeschichte.2 Mit  ihrer  Gründung

2 Karlheinz DESCHNER: Der Moloch, München: Heyne Verlag, 
2002

7



befanden  sich  die  USA  mindestens  90  bis  95
Prozent  der  Gesamtzeit  im  Krieg.3 Millionen  von
Menschen  ließen  dabei  ihr  Leben,  und  ganze
Volksgruppen  wurden  ausgerottet,  weil  sie  als
minderwertige  Lebensformen definiert  wurden und
bis  heute  keine  Gerechtigkeit  erfuhren.
Einhergehend  mit  diesen  Kriegen  wird  die
Geschichte so erzählt, wie der Sieger sie erzählt –
nicht,  wie  sie  objektiv  tatsächlich  geschah.  Die
Rechtfertigung der Taten steht im Vordergrund; ob
der  Zweck  die  Mittel  allerdings  heiligt,  steht  auf
einem ganz anderen Papier. 

Dies soll uns auch nicht weiter kümmern; es zeigt
nur ganz klar, dass das Studium weltlicher Quellen
stets lückenhaft,  subjektiv oder gänzlich falsch ist.
Nun,  wenn  wir  keinen  weltlichen  Quellen  mehr
vertrauen können, wo finden wir dann Wahrheit?

Gott gab uns sein Wort, damit wir darin Erkenntnis
gewinnen und schließlich die  Lüge vom Richtigen
unterscheiden können. Dies schließt dann auch die
Menschheitsgeschichte  mit  ein.  Wenn  wir  gelernt
haben, wie wir unterscheiden können, so wissen wir
auch, was in der Geschichte stimmen kann und was
nicht.

3 https://en.wikipedia.org/wiki/
List_of_wars_involving_the_United_States

8



„Geliebte,  glaubt  nicht  jedem Geist,  sondern  prüft
die Geister, ob sie aus Gott sind! Denn es sind viele
falsche  Propheten  in  die  Welt  ausgegangen.“
-1. Johannes 4, 1

Die Bibel gibt uns Kraft und einen festen Stand. Wo
Zweifel  vorherrschten,  gibt  sie  Klarheit  und  eine
exakte Richtung, in die wir uns wenden müssen. Es
ist  der  größte  Segen  seit  der  Heidenmission  des
Paulus,  dass  die  großen  Reformatoren  den
Menschen  die  Schrift  in  ihrer  Muttersprache
wiedergaben,  sodass  jeder  für  sich  die  Wahrheit
entdecken und dem Irrsinn der Welt entfliehen kann.

Leider sieht die Realität etwas finsterer aus, als ich
sie  gerade  gemalt  habe.  Es  sind  nicht  nur  die
Medien,  sondern  auch  die  Schrift,  die  unter  dem
Einfluss der Welt gebeugt wurde, sodass man heute
nicht mehr blind jeder Übersetzung vertrauen kann.
Seit gut 150 Jahren läuft eine Gegenreformation, die
eklatante  Veränderungen  im  Wort  Gottes  forciert
vorantreibt  und so zu mehr Spaltungen unter  den
Gläubigen geführt hat als jemals zuvor. Ich möchte
in dieser Einführung nur ein Beispiel geben:

„indem er  in  seinem Fleisch  die  Feindschaft,  das
Gesetz der Gebote in Satzungen, hinwegtat, um die
zwei  in sich selbst  zu einem neuen Menschen zu

9



schaffen  und  Frieden  zu  stiften,…“  
-Epheser 2, 15 (Schlachter2000)

„Er  hat  das  Gesetz,  das  in  Gebote  gefasst  war,
abgetan,  damit  er  in  sich  selber  aus  den  zweien
einen neuen Menschen schaffe und Frieden mache“
-Epheser 2, 15 (Luther 2017)

Im griechischen Originaltext heißt es: ton nomon tōn
entolōn  en  dogmasin –
wörtlich: „das Gesetz [nomos] der Gebote [entolai]
in Satzungen [dogmata]“.

Gebote  umfassen hierbei  oft  die  moralischen und
ethischen Weisungen Gottes (z. B. „Du sollst nicht
stehlen“).

Satzungen hingegen können auch als Festlegungen
oder  Ordnungen  übersetzt  werden  und  beziehen
sich  in  der  Regel  auf  rituelle  oder  zeremonielle
Vorschriften, deren Sinn und Zweck manchmal nicht
unmittelbar  einleuchtet  (z. B.  Reinheitsgebote,
Opferregelungen).

Viele  werden  nun  meinen,  dass  es  doch  im
Wesentlichen keinen Unterschied zwischen diesen
beiden  Übersetzungen  gibt,  aber  bei  genauerer
Analyse  besagt  die  eine  Übersetzung  die
Abschaffung der Gebote in Satzungen, was sich auf
die ganzen Schlacht- und Speiseopfer des Levitikus
10



(3. Mose) bezieht, während die andere die gänzliche
Abschaffung des Gesetzes, also der Zehn Gebote
Gottes, ausdrückt.

Welche von beiden Übersetzungen ist nun korrekt?
Gibt  es  noch  weitere  Stellen,  die  solch
widersprüchliche Aussagen in den unterschiedlichen
Übersetzungen treffen? Welche Interessen werden
mit  der  Verfälschung  der  Schrift  gestärkt,  welche
geschwächt?  Sind  wir  überhaupt  in  der  Lage,  in
dieser Thematik die Wahrheit zu ergründen, oder ist
dies nur eine Ansichtssache?

Wir  werden diesen Fragen auf  den Grund gehen,
und ich kann eine Sache vorwegnehmen:  Es gibt
die  richtige  Übersetzung,  und  wir  werden  sie
eindeutig  bestimmen  können.  Ebenso  werden  wir
die  dahinterstehende Agenda enttarnen und somit
den  Menschen  wieder  reinen  Gewissens  sagen
können:  Nimm  eine  Textus-Receptus-
(Mehrheitstext  aller  Bibeln  bis  1900)  basierte
Übersetzung, da die anderen nicht dem Wort Gottes
entsprechen.  Auch  wenn  ich  damit  den  Nestlé-
Aland-Anhängern direkt vor den Kopf stoße, werden
wir genau das in diesem kleinen Büchlein beweisen.

Ich lade euch somit ein, mit mir auf die Reise durch
die  Geschichte  zu  gehen,  wo  wir  uns  anschauen
werden, wie das Wort Gottes über die Jahrhunderte

11



behandelt und weitergegeben wurde. Im Anschluss
werden wir viele kritische Stellen der Übersetzungen
unter  die  Lupe  nehmen.  Dabei  werden  uns
gravierende  Unterschiede  im  Sinn  auffallen.  Ich
möchte  euch  also  warnen:  Das,  was  ihr  hier
feststellen  werdet,  könnte eure gesamte Sicht  auf
das Christentum, besser gesagt auf einzelne Teile
davon,  im  Kern  verändern.  Denn  wenn  Teile  der
Schrift  bewusst  oder  unbewusst  entstellt  sind,
verlieren  wir  die  Grundlage  für  ein  klares
Verständnis  des  Evangeliums.  Zum  Abschluss
unserer  Betrachtung  werden  wir  Argumente
sammeln, die sowohl die eine als auch die andere
Richtung beleuchten,  und ihr entscheidet für  euch
selbst,  was mehr Sinn ergibt:  eine Schrift,  die auf
den  Textus  Receptus  oder  Mehrheitstext  beruht,
oder  eine  Schrift,  die  auf  dem  Codex  Sinaiticus,
dem ältesten je gefundenen Text, basiert.

Möge der Geist Gottes unsere Forschung leiten und
unsere Herzen erfüllen.

„Er  aber  antwortete  und  sprach:  Es  steht
geschrieben:  »Der  Mensch  lebt  nicht  vom  Brot
allein, sondern von einem jeden Wort, das aus dem
Mund Gottes hervorgeht!«“ -Matthäus 4, 4

12



Teil 1: Historische Betrachtung und 
Analyse

Übersicht über die Bibeln
Bevor wir  uns mit  der detaillierten Geschichte der
Bibelüberlieferung  befassen,  betrachten  wir
zunächst  eine  grundlegende  Übersicht  über  die
verschiedenen Textzweige.  Die  Bibel  ist  nicht  aus
dem  Nichts  entstanden,  sondern  wurde  über
Jahrhunderte hinweg überliefert, abgeschrieben und
weitergegeben.  Dabei  entwickelten  sich  drei
Hauptstränge in der Textgeschichte:

1. Der  byzantinische  Text  (Textus  Receptus  /
Mehrheitstext)

2. Der  alexandrinische  Text  (kritischer  Text,
Codex Sinaiticus und Vaticanus)

3. Der  westliche  Text  (ältere  lateinische
Versionen, Vetus Latina, Vulgata)

Jeder dieser Textzweige hat eine andere Geschichte
und  eine  unterschiedliche  theologische  Prägung.
Der  byzantinische Text, der die Grundlage für den
Textus  Receptus und  somit  für  die  meisten
reformatorischen  Bibeln  darstellt,  wurde  über
Jahrhunderte  in  den  griechischen  Gemeinden
bewahrt.  Der  alexandrinische  Text,  auf  dem  die

13



meisten  modernen  Bibelübersetzungen  beruhen,
stammt aus einer intellektuell geprägten Umgebung,
in der eine enge Verbindung zwischen heidnischer
Philosophie und Christentum bestand. Der westliche
Text,  insbesondere  in  der  Vulgata,  spielte  eine
große Rolle in der katholischen Tradition und wurde
durch das Papsttum stark kontrolliert.

Die  Bibel  hat  eine  außergewöhnliche
Überlieferungsgeschichte. Während antike Schriften
meist  nur  in  wenigen  Manuskripten  erhalten  sind,
existieren über 5300 griechische Handschriften des
Neuen Testaments. Diese Fülle an Zeugnissen stellt
sicher,  dass der  ursprüngliche Text  erhalten blieb.
Doch  nicht  alle  Textzeugen  sind  gleichwertig:
Während der Textus Receptus auf dem überlieferten
und am meisten verbreiteten Mehrheitstext basiert,
stützt  sich  der  Nestlé-Aland-Text,  der  heute  die
Grundlage  für  die  meisten  modernen
Bibelübersetzungen  bildet,  auf  wenige
Handschriften,  die oft  voneinander abweichen und
lange Zeit unbenutzt blieben.

Ein  oft  ignorierter  Punkt  in  der  modernen
Bibelwissenschaft  ist,  dass  älter  nicht  automatisch
besser  bedeutet.  Die  vielgepriesenen  Codices
Sinaiticus und Vaticanus, die als älteste vollständige
Handschriften des Neuen Testaments gelten, zeigen

14



gravierende  Unterschiede  zueinander  und  sind  in
zahlreichen  Passagen  korrigiert  worden.  Ihre
außergewöhnlich gute Erhaltung im Gegensatz zu
den  intensiv  genutzten  Handschriften  des
byzantinischen  Textes  wirft  Fragen  auf:  Warum
blieben  diese  Manuskripte  so  lange  ungenutzt?
Wurden sie von der frühen Kirche verworfen?

Die  Heilige  Schrift  wurde  nicht  auf  luxuriösem
Pergament  in  königlichen  Bibliotheken  verwahrt,
sondern  von  Gläubigen  unter  Verfolgung  und
Entbehrung  weitergegeben.  Während  Rom  und
Alexandria  über  große  Ressourcen  verfügten,
besaß  die  frühe  Gemeinde  oft  nur  einfachste
Materialien zur Abschrift. Dennoch wurde die Schrift
bewahrt,  insbesondere  in  Regionen  fernab  des
römischen  Einflusses,  etwa  in  Byzanz  und  unter
Gruppen wie den Waldensern.

Diese Tatsache zeigt, dass Gottes Wort nicht durch
weltliche Mächte erhalten wurde, sondern durch die
treuen  Gläubigen,  die  die  Bibel  trotz  Verfolgung
weitergaben.  Während  die  katholische  Kirche  die
Bibel  im Mittelalter  unterdrückte und nur  in  Latein
verbreitete,  hielten  reformatorische  Bewegungen
wie die Waldenser an der ursprünglichen Schrift fest
und übersetzten sie in die Volkssprachen.

15



Heute stehen wir vor einer Zeit, in der die Bibel in
zahllosen Übersetzungen vorliegt,  doch nicht  jede
Bibelübersetzung  gibt  den  ursprünglichen  Text
korrekt  wieder.  Die  Grundlage  dieser
Übersetzungen  ist  entscheidend:  Basiert  sie  auf
dem überlieferten Wort  Gottes  oder  auf  kritischen
Texten,  die  durch  menschliche  Eingriffe  verändert
wurden?

Dieses Kapitel dient als Einführung in die folgende
historische  Analyse.  Wir  werden  die
Überlieferungsgeschichte der Bibel von den ersten
christlichen  Gemeinden  bis  zur  Reformation  und
darüber hinaus nachzeichnen. Dabei wird ersichtlich
werden,  dass  die  moderne  Bibelkritik  und  der
Aufstieg  des  kritischen  Textes  nicht  zufällig
entstanden, sondern Teil  eines jahrhundertelangen
Kampfes um das wahre Wort Gottes sind.

Vom Urchristentum zu Konstantin
Die  frühen  Christen  lebten  in  einer  Welt,  die  von
Macht,  Götzendienst  und  imperialer  Herrschaft
geprägt war. Doch ihr Glaube war nicht von dieser
Welt.  Sie  versammelten  sich  in  kleinen
Gemeinschaften,  lasen  die  Schriften  der  Apostel
und hielten an der Lehre Jesu fest.  Es gab keine
prachtvollen  Kathedralen,  keine  kirchlichen

16



Hierarchien  und  keine  politische  Macht.  Ihre
Versammlungen fanden oft im Verborgenen statt, in
Häusern oder  Katakomben, weil  sie nicht  nur  von
der römischen Obrigkeit, sondern auch von anderen
religiösen  Gruppen  verfolgt  wurden.  Das  Wort
Gottes  wurde  nicht  auf  luxuriösem  Pergament
geschrieben, sondern auf dem, was verfügbar war –
einfaches  Papyrus,  das  schnell  zerfiel.  Doch
während materielle Zeugnisse verblassten, blieb die
Botschaft in den Herzen der Gläubigen lebendig.

In den ersten Jahrhunderten galt  das Christentum
als eine gefährliche Sekte. Die römischen Behörden
sahen die Weigerung der Christen, den Kaiser als
Gott  zu  verehren,  als  politische  Rebellion.  Die
ersten  Verfolgungswellen  setzten  unter  Nero  ein,
der Christen als lebende Fackeln für seine Gärten
verbrennen ließ. Domitian ging noch brutaler gegen
sie  vor,  und  unter  Diokletian  erreichte  die
Christenverfolgung  ihren  Höhepunkt.  Kirchen
wurden  zerstört,  heilige  Schriften  verbrannt,  und
unzählige Christen wurden hingerichtet. Doch trotz
aller Gewalt überlebte die Gemeinde. Die Christen
blieben  standhaft  und  überlieferten  die  heiligen
Schriften  mündlich  oder  versteckt  auf  kleinsten
Schriftrollen.

17



Währenddessen  entwickelten  sich  neue
Strömungen,  die  versuchten,  das  Christentum mit
der antiken Philosophie zu vermischen. Besonders
in Alexandria, einer der intellektuell einflussreichsten
Städte der Antike, entstanden theologische Schulen,
die  das  Evangelium  mit  griechischer  Denkweise
verbanden. Hier wirkten Männer wie Clemens von
Alexandria  und  Origenes,  die  die  Bibel  nicht  als
unumstößliche  göttliche  Offenbarung  betrachteten,
sondern als  eine Schrift,  die durch philosophische
Prinzipien  interpretiert  werden  sollte4.  Origenes
entwickelte  eine  sechsspaltige  Bibelausgabe,  die
verschiedene  Versionen  des  Alten  Testaments
enthielt.  Doch  seine  Absicht  war  nicht  nur,  die
Unterschiede festzuhalten, sondern den Text so zu
überarbeiten,  dass  er  besser  mit  den  damals
vorherrschenden  Denkweisen  harmonierte.  Dies
führte  dazu,  dass  sich  die  alexandrinischen  Texte
von  denen  unterschieden,  die  in  den  Gemeinden
verbreitet waren5.

Diese  Entwicklungen  standen  im  Kontrast  zu  der
Art, wie die Heilige Schrift in anderen Teilen der Welt
bewahrt  wurde.  Während  im  östlichen
Mittelmeerraum Texte oft  an die intellektuelle Elite

4 https://ww1.bibleodyssey.com/articles/philo-clement-and-origen/
5 https://www.britannica.com/topic/biblical-literature/Origens-

Hexapla
18



angepasst  wurden, hielt  man sich im griechischen
und syrischen Raum an das überlieferte Wort  der
Apostel.  Hier  entwickelte  sich  der  sogenannte
Mehrheitstext, aus dem später der Textus Receptus
hervorging.  Dies  war  die  Schrift,  die  von  der
einfachen Bevölkerung gelesen wurde,  fernab der
philosophischen Spekulationen Alexandrias.

Doch  während  sich  theologische  Strömungen
innerhalb  des Christentums formierten,  veränderte
sich auch die politische Welt. Als Konstantin im Jahr
312  n.  Chr.  in  der  berühmten  Schlacht  an  der
Milvischen Brücke den Sieg errang, schrieb er dies
einer göttlichen Vision zu. Kurz darauf verkündete er
das Edikt von Mailand, das das Christentum offiziell
duldete. Doch es war mehr als nur eine Duldung.
Konstantin erkannte, dass die wachsende christliche
Bewegung  nicht  mehr  zu  unterdrücken  war,  und
statt sie weiter zu bekämpfen, machte er sich ihre
Struktur  zunutze.  Für  einen  Herrscher,  dessen
oberste Priorität  die Stabilität  seines Reiches war,
war  eine  einheitliche  Religion  ein  wertvolles
Werkzeug.

Doch  das  Christentum  war  zu  diesem  Zeitpunkt
alles  andere  als  geeint.  Unterschiedliche
Gemeinden  folgten  unterschiedlichen  Lehren  und
benutzten  verschiedene  Schriften.  Dies  war  für

19



einen  Kaiser,  der  Ordnung  schaffen  wollte,
inakzeptabel6.  325  n.  Chr.  berief  Konstantin  das
Konzil  von  Nicäa  ein,  offiziell  um  die  Frage  der
Natur  Christi  zu  klären.  Doch  hinter  den
theologischen  Auseinandersetzungen  stand  eine
tiefere Absicht: die Vereinheitlichung der Lehre, um
das Christentum in  ein  tragfähiges Instrument  der
Reichspolitik zu verwandeln. Die Entscheidung über
die Gottheit Christi war nur ein Aspekt; viel wichtiger
war die Schaffung einer einheitlichen Kirche, die in
das römische System eingebettet werden konnte.

Nach dem Konzil wurde die Idee eines „offiziellen“
Bibeltextes  immer  drängender.  Konstantin
beauftragte Eusebius von Caesarea, 50 Bibeln auf
feinstem  Pergament  zu  erstellen7.  Diese  Bibeln
sollten  die  Standardwerke  für  die  Kirchen  des
Reiches  werden.  Doch  Eusebius  stand  in  der
Tradition  Origenes  und  verwendete  bevorzugt  die
alexandrinischen Texte. Die Bibeln, die Konstantin in
Auftrag gab, waren nicht einfach nur Abschriften der
überlieferten  Schriften,  sondern  eine  überarbeitete
Version,  die  den  theologischen  und  politischen
Anforderungen der neuen Reichskirche entsprach.

6 https://de.wikipedia.org/wiki/Konstantin_der_Gro%C3%9Fe?
7 https://en.wikipedia.org/wiki/Fifty_Bibles_of_Constantine
20



Hier  fand  der  Bruch  mit  der  ursprünglichen
apostolischen  Lehre  statt.  Während  das
Christentum  zuvor  von  einfachen,  verfolgten
Gläubigen  bewahrt  wurde,  wurde  es  nun  in  die
Strukturen  der  Staatsmacht  integriert.  Die  Kirche
erhielt  Privilegien,  Bischöfe  erlangten  politischen
Einfluss,  und  die  christliche  Lehre  wurde  an  die
Bedürfnisse der römischen Ordnung angepasst. Die
Kirche hatte  nun Tempel,  Reichtum und politische
Autorität – doch sie begann, ihre ursprüngliche Kraft
zu verlieren.

Konstantin selbst blieb bis zu seinem Tod Pontifex
Maximus – der höchste römische Priester, ein Titel,
der  aus  dem  heidnischen  Baalsdienst  stammte8.
Dies zeigt, dass seine Bekehrung zum Christentum
nicht so tiefgehend war, wie es oft dargestellt wird.
Vielmehr tat er das, was das römische Reich immer
getan  hatte:  Es  integrierte  Religionen  in  seine
Struktur,  um  die  Kontrolle  zu  behalten.  Der
Übergang  vom  verfolgten  Christentum  zur
Staatskirche war keine göttliche Erfüllung, sondern
eine politische Strategie.

Nach Konstantins Tod wurde dieser Prozess weiter
vertieft. Theodosius I. erklärte das Christentum 380
n. Chr. zur Staatsreligion. Doch dies war nicht mehr

8 https://www.britannica.com/topic/pontifex-maximus
21



das Christentum der Apostel. Es war eine Version,
die  mit  kaiserlicher  Autorität  durchgesetzt  wurde.
Wer sich der neuen Kirche nicht unterwarf,  wurde
als  Ketzer  gebrandmarkt.  Diejenigen,  die  an  den
alten Schriften festhielten, fanden sich plötzlich auf
der  anderen  Seite  der  Verfolgung.  Die  römische
Kirche,  die  einst  unterdrückt  wurde,  wurde  nun
selbst zum Unterdrücker.

Dies war der Beginn des finsteren Mittelalters. Die
Kirche wurde zum Machtinstrument, die Bibel wurde
mehr und mehr unter Verschluss gehalten, und das
Evangelium,  das  einst  in  Einfachheit  und  Klarheit
verkündet  wurde,  wurde  mit  Traditionen,  Dogmen
und politischen Interessen überlagert. Die wenigen,
die  weiterhin  an  den  ursprünglichen  Schriften
festhielten,  wurden  ins  Abseits  gedrängt  oder
verfolgt.

Es zeigt sich ein klares Muster: Während Gott mit
wenigen Mitteln wirkt, nutzt Satan Macht, Reichtum
und Institutionen, um die Wahrheit zu verschleiern.
Die frühen Christen hatten keine prächtigen Tempel,
keine  politische Stellung,  keine  Kontrolle  über  die
Gesellschaft – doch sie besaßen die Wahrheit. Die
römische  Kirche  hingegen  erhielt  alles:  Reichtum,
Ansehen, politische Macht. Doch was nützt all das,
wenn es nicht auf der Wahrheit gründet?

22



So  stellt  sich  dieselbe  Frage  auch  heute:  Wem
vertrauen  wir?  Der  Bibel,  die  durch  einfache
Gläubige  unter  Verfolgung  bewahrt  wurde,  oder
einer,  die  mit  römischer  Macht  und  kaiserlichem
Siegel durchgesetzt wurde?

Denn wie geschrieben steht:

„Denn ihr kennt ja die Gnade unseres Herrn Jesus
Christus, daß er, obwohl er reich war, um euretwillen
arm  wurde,  damit  ihr  durch  seine  Armut  reich
würdet.“ (2. Korinther 8, 9)

Mit  dem  Übergang  ins  Mittelalter  trat  die  wahre
Gemeinde Gottes erneut in den Schatten. Doch das
Licht  der  Wahrheit  konnte  nie  ganz  ausgelöscht
werden  –  es  wurde  nur  in  die  Hände  weniger
bewahrender  Gläubiger  gelegt,  die  trotz  aller
Verfolgungen daran festhielten.

Die Finsternis des Mittelalters
Die  Zeit  nach  der  konstantinischen  Wende  führte
das  Christentum  nicht  in  eine  Ära  der  Reinheit,
sondern in eine beispiellose Dunkelheit. Die Kirche,
die  einst  verfolgt  wurde,  wurde  nun  selbst  zum
Verfolger.  Sie  war  nicht  mehr  eine  Gemeinschaft
von Gläubigen, sondern eine Institution der Macht,
ein  politischer  Apparat,  der  nicht  die  Wahrheit

23



verbreitete,  sondern  Kontrolle  ausübte.  Die  Bibel,
die  den Menschen Licht  bringen sollte,  wurde zur
verbotenen  Schrift.  Das  Wort  Gottes  wurde  nicht
mehr  frei  verkündet,  sondern  nur  noch  durch  die
Priester  der  Kirche interpretiert,  und ihre  Deutung
war Gesetz. Wer es wagte, eine andere Ansicht zu
vertreten,  war  ein  Feind.  Ein  Ketzer.  Und  Ketzer
mussten sterben.

Das  Mittelalter  wird  oft  als  die  dunkle  Zeit
bezeichnet,  und  das  ist  nicht  nur  eine  historische
Klassifikation. Es war eine Epoche der Finsternis –
sowohl  geistlich  als  auch  weltlich.  Während  die
Kirche  behauptete,  die  Stimme  Gottes  zu  sein,
wurde das einfache Volk in Unwissenheit und Angst
gehalten.  Der  Zugang  zur  Bibel  war  nicht  nur
eingeschränkt,  sondern  bewusst  unterbunden.  Die
Menschen  waren  von  Geburt  an  der  kirchlichen
Ordnung  unterworfen.  Sie  kannten  keine  andere
Wahrheit als die, die ihnen gepredigt wurde. Latein
war die Sprache der Kirche, doch das einfache Volk
verstand es nicht. Die Messe, die Gebete, selbst die
Schrift  –  alles  war  in  einer  Sprache,  die  den
Menschen verschlossen blieb.  Wer  wusste  schon,
was in der Bibel wirklich stand? Niemand außer den
Gelehrten, den Priestern – und diese gehörten zur
Kirche. Das Wort Gottes war in Ketten gelegt.

24



Doch Gott ließ sein Licht nicht völlig verlöschen. Es
gab  Menschen,  die  das  wahre  Evangelium
bewahrten, auch in dieser finsteren Zeit. Sie waren
nicht  zahlreich,  sie  hatten keine Macht,  sie waren
Verfolgte,  Geächtete.  Doch  sie  trugen  das  Licht
weiter, oft unter Lebensgefahr. Die Waldenser und
Albigenser waren solche Träger der Wahrheit.

Die Waldenser, benannt nach Petrus Valdes, waren
eine  Bewegung,  die  sich  von  der  katholischen
Kirche abwandte  und das Evangelium in  Reinheit
verbreiten  wollte.  Sie  glaubten  nicht  an  die
Vermittlung der  Kirche, sondern daran,  dass jeder
Mensch direkt zu Gott kommen konnte – durch das
Lesen seines Wortes. Sie verfassten und kopierten
die Bibel  in ihrer eigenen Sprache,  trugen sie bei
sich und verbreiteten sie in den Ländern Europas.
Doch das machte sie zu Feinden der Kirche.

Als Kaufleute und Händler zogen sie von Stadt zu
Stadt, doch in ihren Waren waren nicht nur Stoffe
und Gewürze verborgen, sondern auch Kopien der
Bibel.  Sie  verbreiteten das Wort  Gottes unter den
Fürsten und dem einfachen Volk, oft unter größter
Gefahr.  Wer  mit  einer  Schriftrolle  erwischt  wurde,
konnte gefoltert oder hingerichtet werden. Doch sie
hielten an ihrem Glauben fest.  Sie  wussten,  dass
das Evangelium nicht  für  eine Elite bestimmt war,

25



sondern  für  jeden  Menschen,  und  sie  riskierten
alles, um es weiterzugeben.

Die  Albigenser,  die  oft  mit  den  Katharern
gleichgesetzt  werden,  hatten  ähnliche  Ansichten.
Auch  sie  wollten  eine  Kirche,  die  sich  nicht  auf
Macht und Reichtum stützte, sondern auf das wahre
Wort  Gottes.  Sie  lehnten  die  katholische
Sakramentenlehre ab und lebten in einer Weise, die
sich an den Maßstäben der Bibel orientierte. Doch
für  die  Kirche  waren  sie  eine  Bedrohung.  Eine
Bewegung,  die  die  Autorität  Roms  infrage  stellte,
konnte  nicht  geduldet  werden.  Papst  Innozenz III.
erklärte einen  Kreuzzug gegen die Albigenser, und
in  einem blutigen  Vernichtungsfeldzug  wurden  sie
systematisch ausgelöscht.

Diese Verfolgungen waren nicht vereinzelt.  Überall
in  Europa  wurden  Menschen,  die  die  Wahrheit
suchten, verfolgt und ermordet. Die Inquisition war
das  Werkzeug  der  Kirche,  um  jeglichen
Widerspruch  im  Keim  zu  ersticken.  Unter  Folter
wurden  Geständnisse  erpresst,  ganze  Dörfer
verbrannt,  Familien  ausgelöscht.  Wer  eine  Bibel
besaß,  wer  sie  las,  wer  sie  hinterfragte,  wer  die
offizielle Lehre nicht akzeptierte – er war verloren.
Die Kirche duldete keine Abweichung. Es gab nur

26



eine  Wahrheit  –  und  diese  Wahrheit  lag  in  ihren
Händen.

Doch  in  all  dieser  Finsternis  gab  es  ein  Wunder:
Das Wort Gottes wurde bewahrt. Trotz der brutalen
Härte der Kirche, trotz der grausamen Verfolgungen
gab  es  immer  Menschen,  die  die  Wahrheit
weitertrugen.  Kopien  der  Bibel  wurden  in  Kellern
versteckt,  in  Höhlen  aufbewahrt,  in  geheimen
Gruppen  weitergegeben.  Das  Wort  Gottes  konnte
nicht völlig ausgelöscht werden.

Es war eine Zeit, in der es kaum Hoffnung gab. Die
Welt  lag  im  Dunkeln.  Der  Staat  und  die  Kirche
waren  untrennbar  miteinander  verbunden,  und  es
gab kein Entkommen. Die Menschen wussten nichts
anderes  als  das,  was  ihnen  von  klein  auf
eingetrichtert wurde. Die Angst vor dem Fegefeuer,
die  Angst  vor  der  Kirche,  die  Angst  vor  dem
Scheiterhaufen – es war eine Welt, in der selbst der
Gedanke an geistliche Freiheit tödlich sein konnte.

Ein  prägnantes  Beispiel  für  diese  päpstliche
Autorität  ist  der  Investiturstreit  zwischen  Papst
Gregor  VII.  und  Kaiser  Heinrich  IV.  Der  Konflikt
drehte  sich  um  die  Frage,  wer  das  Recht  habe,
Bischöfe einzusetzen – der Papst oder der Kaiser.
Als  Heinrich  IV.  eigenmächtig  Bischöfe  ernannte,
exkommunizierte  ihn  Gregor  VII.  und  enthob  ihn

27



seines  Amtes.  Um  seine  Herrschaft  zu  retten,
unternahm  Heinrich  IV.  im  Jahr  1077  den
demütigenden Gang nach Canossa, wo er drei Tage
barfuß  im  Schnee  vor  der  Burg  des  Papstes
ausharrte,  um  Vergebung  zu  erlangen.  Diese
Episode  verdeutlicht  die  immense  Macht  des
Papstes  über  selbst  die  höchsten  weltlichen
Herrscher9. 

Ein weiteres Beispiel für die päpstliche Dominanz ist
der Fall von König Johann Ohneland von England.
Nach einem Streit mit Papst Innozenz III. über die
Ernennung  des  Erzbischofs  von  Canterbury
verhängte  der  Papst  1207  ein  Interdikt  über
England,  wodurch  kirchliche  Handlungen  wie
Messen und Sakramente ausgesetzt wurden. Unter
diesem  Druck  unterwarf  sich  Johann  schließlich
1213  und  erklärte  England  zu  einem  Lehen  des
Papstes,  wodurch er  die  englische Krone faktisch
dem  Papsttum  unterstellte.  Diese  Unterwerfung
zeigte  die  Fähigkeit  des  Papsttums,  selbst
souveräne  Königreiche  in  seine  Abhängigkeit  zu
bringen10.

Doch  selbst  in  dieser  Zeit  der  Dunkelheit  gab  es
Licht.  Gottes  Wort  wurde  nicht  vergessen.  Die

9 https://learnattack.de/schuelerlexikon/geschichte/investiturstreit
10 https://sourcebooks.fordham.edu/source/john1a.asp
28



Waldenser  blieben  bestehen,  trotz  Jahrhunderte
langer  Verfolgung.  Sie  zogen  sich  in  die  Berge
zurück,  doch  ihre  Mission  hörte  nie  auf.  Sie
wussten, dass eines Tages die Zeit kommen würde,
in  der  das  Wort  Gottes  wieder  ans  Licht  treten
würde.  Sie  bewahrten  es  mit  ihrem  Leben,  sie
riskierten  alles,  um  es  weiterzugeben.  Die
Albigenser wurden zwar ausgelöscht, doch ihr Geist
lebte in anderen Bewegungen weiter.

Die Kirche war mächtig. Sie beherrschte die Welt.
Doch sie konnte nicht verhindern, dass das wahre
Evangelium überlebte. Und eines Tages sollte sich
die Geschichte wenden. Die Reformation war noch
fern,  doch  sie  zeichnete  sich  bereits  ab.  In  den
Kellern,  in  den  verborgenen  Schriften,  in  den
Herzen der wenigen, die sich nicht beugen ließen,
lebte das Wort weiter.

Gott hatte es versprochen:

„Himmel  und  Erde  werden  vergehen,  aber  meine
Worte werden nicht vergehen.“ -Matthäus 24, 35

Und so war es auch. Die Finsternis des Mittelalters
sollte nicht für immer andauern. Es würde eine Zeit
kommen, in der das Wort Gottes wieder in das Licht
treten würde, in der die Lügen der Kirche entlarvt
würden, in der die Wahrheit für alle zugänglich sein

29



würde.  Die  Waldenser  hatten  ihre  Aufgabe erfüllt.
Sie hatten das Feuer bewahrt, auch wenn die Welt
um sie herum dunkel war.

Und doch wusste Gott bereits, was kommen würde.
Die  Waldenser  hielten  das  Wort  Gottes  in  ihren
Händen,  und  sie  wussten:  Die  Nacht  würde nicht
ewig  dauern.  Die  Wahrheit  kann  unterdrückt
werden, doch sie kann niemals ausgelöscht werden.

Das Licht würde wieder scheinen.

Die Reformation – Licht geht in die Welt
Nach  Jahrhunderten  geistlicher  Finsternis  begann
das Wort Gottes erneut zu pulsieren. Das System
des  Papsttums,  das  über  Jahrhunderte  hinweg
absolute  Kontrolle  über  Glauben und Gesellschaft
ausgeübt hatte, geriet ins Wanken. Einzelne mutige
Männer  begannen,  die  Lehren  der  Kirche  zu
hinterfragen und wagten es, das Wort Gottes über
die Traditionen der römischen Institution zu stellen.
Doch  all  dies  geschah  nicht  zufällig.  Gott  selbst
bereitete die Welt darauf vor, dass sein Licht erneut
leuchten konnte.

Die ersten Vorboten dieses Erwachens waren John
Wycliff  und  Jan  Hus.  Wycliff,  oft  als  der
„Morgenstern  der  Reformation“  bezeichnet,

30



erkannte die Korruption der römischen Kirche und
stellte  sich  gegen  ihre  unbiblischen  Lehren.  Er
verkündete, dass die Bibel die höchste Autorität sei
und  nicht  der  Papst,  und  übersetzte  die  Heilige
Schrift  ins  Englische,  damit  das  Volk  selbst  darin
lesen konnte.  Die  Kirche sah in  ihm eine  Gefahr,
konnte  ihn  aber  nicht  mehr  stoppen,  da  seine
Anhänger  seine  Lehren  weitertrugen.  Jan  Hus  in
Böhmen  griff  Wycliffs  Ideen  auf  und  predigte  sie
offen. Er stellte sich gegen den Ablasshandel und
prangerte die Verderbtheit der kirchlichen Obrigkeit
an. Seine Worte fanden Widerhall, doch die Kirche
konnte dies nicht dulden. 1415 wurde Hus auf dem
Konzil  von Konstanz  als  Ketzer  verurteilt  und  auf
dem Scheiterhaufen verbrannt. Seine letzten Worte
waren prophetisch:

„Heute bratet ihr  eine Gans (Hus bedeutet Gans),
aber in hundert Jahren wird ein Schwan kommen,
den ihr nicht verbrennen könnt.11“ -Jan Hus

Diese Worte erfüllten sich hundert Jahre später in
Martin Luther. Als er 1517 seine  95 Thesen an die
Tür  der  Schlosskirche  zu  Wittenberg  schlug,  war
dies  der  Beginn  einer  Bewegung,  die  nicht  mehr
aufgehalten  werden  konnte.  Seine  zentrale

11 https://redbrickparsonage.wordpress.com/2017/10/21/quote-of-
the-week-hus-a-goose-luther-a-swan/

31



Erkenntnis, dass  „der Gerechte aus Glauben leben
wird“ (Römer  1,17),  stellte  das  gesamte
Lehrgebäude der katholischen Kirche infrage. Nicht
durch  Ablässe  oder  kirchliche  Gesetze,  sondern
allein  durch  den  Glauben  an  Christus  wird  der
Mensch gerechtfertigt. Doch Luther war nicht allein.
In der Schweiz trat Ulrich Zwingli auf, und Johannes
Calvin verbreitete  die  reformatorischen  Lehren  in
Frankreich und Genf. Dass mehrere Reformatoren
gleichzeitig  unabhängig  voneinander  zu  ähnlichen
Erkenntnissen kamen, war kein Zufall – Gott selbst
lenkte die Geschichte.

Während die Reformation die kirchlichen Strukturen
erschütterte,  bereitete  Gott  den  Weg  für  ihre
Verbreitung.  Der Fall Konstantinopels 1453 brachte
griechische Gelehrte und Manuskripte nach Europa.
Dadurch  gelangten  wertvolle  Bibelhandschriften  in
die Hände von Erasmus von Rotterdam, der daraus
den  Textus Receptus erstellte – die Grundlage für
die  meisten  protestantischen  Bibelübersetzungen.
Gleichzeitig  war  das  Heilige  Römische  Reich
(Deutschland)  mit  außenpolitischen  Problemen
konfrontiert.  Die  deutschen  Fürsten,  die  Luther
unterstützten,  profitierten  davon,  dass  der  Kaiser
seine  Armeen  gegen  Frankreich  und  die  Türken
richten  musste.  Weil  er  militärisch  gebunden  war,
konnte er die Reformation nicht sofort unterdrücken.
32



Eine  noch  entscheidendere  Rolle  spielte  der
Buchdruck,  den  Johannes  Gutenberg um  1450
erfand.  Ohne  diese  Erfindung  hätte  sich  die
Reformation niemals so schnell verbreiten können.
Bibeln  wurden massenhaft  gedruckt,  Traktate  und
Flugschriften verteilten sich in Windeseile über ganz
Europa. Gottes Timing war perfekt.

Die  Reformation  stürzte  die  katholische  Kirche  in
eine tiefe Krise. Das Konzil von Trient (1545–1563)
wurde  einberufen,  um  die  katholische  Lehre  zu
festigen  und  die  Protestanten  anzugreifen.
Besonders ein Vorwurf der römischen Kirche gegen
die  Reformatoren  war  brisant.  Rom  warf  den
Protestanten vor, inkonsequent zu sein:

"Die Vernunft und der gesunde Menschenverstand
machen  die  Annahme  der  einen  oder  anderen
Alternative  erforderlich:  entweder  Protestantismus
und  die  Heilighaltung  des  Samstages  oder
Katholizismus und die Heilighaltung des Sonntages.
Ein  Kompromiss  ist  unmöglich.12"  
-In "The Catholic Mirror", 23. Dezember 1893 

Diese  Anklage  brachte  die  Protestanten  in  eine
schwierige Lage, denn sie mussten zugeben, dass
die  Sonntagsheiligung  nicht  aus  der  Schrift
stammte,  sondern  durch  kirchliche  Autorität
12 https://www.sabbat.at/p_zitate_katholisch.shtml

33



eingeführt worden war. Die römische Kirche wusste,
dass dies ein Beweis für ihre Macht war – denn die
Protestanten akzeptierten ein  Gebot  der  Tradition,
während sie gleichzeitig behaupteten, sich nur auf
die Schrift zu stützen.

Um das protestantische England zu vernichten und
die  römische  Kontrolle  wiederherzustellen,
entsandte  Spanien  1588  die  gewaltige  spanische
Armada. 130 Schiffe war diese Flotte stark. Spanien
war zu jener Zeit die Supermacht der Welt. England
hingegen  wollte  mit  gerade  mal  35  Schiffen
dagegen halten13.  Ein aussichtsloses Unterfangen.
Doch  Gott  griff  ein.  Ein  gewaltiger  Sturm
zerschmetterte  die  Armada,  bevor  sie  England
erreichen  konnte.  So  wurde  nicht  nur  England
gerettet,  sondern  auch  die  Verbreitung  der
englischen Bibel  ermöglicht.  William Tyndale hatte
die Schrift ins Englische übersetzt, was später zur
King-James-Bibel (1611) führte. Durch die britische
Expansion  wurde  das  Wort  Gottes  in  alle  Welt
getragen.

Doch  der  Kampf  war  noch  nicht  vorbei.  Die
katholische  Kirche  setzte  alles  daran,  den
Protestantismus  zu  vernichten.  Der  Dreißigjährige
Krieg  (1618–1648) war  der  Versuch,  die

13 https://de.wikipedia.org/wiki/Spanische_Armada
34



Reformation  endgültig  auszulöschen.  Doch  Gott
benutzte  Schweden unter König Gustav Adolf,  um
das  protestantische  Erbe  in  Mitteleuropa  zu
bewahren.  Mit  dem  Westfälischen  Frieden  (1648)
wurde  der  Protestantismus  als  gleichberechtigte
Glaubensrichtung anerkannt, und die Kirche konnte
ihn nicht mehr vollständig unterdrücken.

Um  die  Protestanten  dennoch  zu  besiegen,
gründete  Ignatius  von  Loyola  1534  den
Jesuitenorden.  Die Jesuiten arbeiteten mit Intrigen,
Spionage  und  politischer  Einflussnahme  in  ganz
Europa. Ihr Einfluss wurde so groß, dass sie  1773
vom Papst selbst verboten wurden. Doch das hielt
sie  nicht  auf.  Im  Untergrund  wurden  sie  noch
mächtiger und lenkten bald  wieder  die  Geschicke
der Weltpolitik.

Über Jahrhunderte hinweg versuchte das Papsttum,
das  Wort  Gottes  zu  unterdrücken.  Doch  immer
wieder  führte  Gott  die  Geschichte  so,  dass  sein
Wort überlebte und weiter verbreitet wurde.

„Das  Gras  ist  verdorrt,  die  Blume  ist  abgefallen;
aber  das Wort  unseres Gottes bleibt  in  Ewigkeit!“
-Jesaja 40, 8

Weder  Feuer  noch  Schwert,  weder  Kriege  noch
politische  Intrigen  konnten  das  Evangelium

35



vernichten. Es begann mit  einzelnen Stimmen wie
Wycliff  und  Hus,  erblühte  mit  Luther  und  seinen
Mitstreitern und wurde durch den Buchdruck und die
protestantischen Fürsten geschützt.

Gott  hat  seine  Wahrheit  bewahrt. Doch  die
Geschichte  ist  noch  nicht  zu  Ende.  Die
Gegenreformation nahm neue Wege, um das Wort
Gottes  zu  untergraben.  Der  Feind  gab  nicht  auf,
sondern änderte seine Strategie.  Die große Frage
bleibt: Halten wir fest an diesem Wort – oder lassen
wir es uns nehmen?

Die Göttin der Vernunft
Mit  dem  Ende  des  18.  Jahrhunderts  brach  eine
Epoche an, die von radikalen Umwälzungen geprägt
war.  Revolutionen  erschütterten  die  politischen,
gesellschaftlichen  und  geistigen  Fundamente  der
Welt.  Während  die  Reformation  das  Licht  des
Evangeliums  neu  entfacht  hatte,  kam  nun  eine
Gegenbewegung auf, die sich gegen Gott und die
Bibel  richtete.  Der  Geist  der  „Vernunft“  und  des
rationalistischen  Denkens  breitete  sich  aus  und
beeinflusste  alle  Bereiche  des  Lebens.  Alte
Autoritäten wurden infrage gestellt, die Kirche verlor
an  Einfluss,  und  der  Glaube  an  menschliche
Vernunft trat an die Stelle des Glaubens an Gott.

36



Die großen Revolutionen des späten 18. und frühen
19.  Jahrhunderts  –  die  Unabhängigkeit  der  USA
(1776),  die  Französische  Revolution  (1789),  die
Unabhängigkeitsbewegungen in Lateinamerika, die
Aufstände  in  Spanien  und  Deutschland  –
veränderten  die  Welt  für  immer.  Während  einige
dieser Umbrüche durchaus mit christlichen Idealen
verbunden waren, war besonders die Französische
Revolution ein Wendepunkt in der Geschichte des
Kampfes gegen Gott.

Die französische Revolution war mehr als nur eine
politische  Umwälzung.  Sie  war  eine  radikale
Ablehnung  Gottes  und  der  Heiligen  Schrift.  Gott
wurde  offiziell  für  tot  erklärt. Die  Revolutionäre
setzten die  „Vernunft“  an die  Stelle des Glaubens
und führten eine neue Religion der Aufklärung ein.
Die  Bibel  wurde  öffentlich  verbrannt,  Kirchen
wurden in „Tempel der Vernunft“ umgewandelt, und
eine  regelrechte  Verfolgung  des  Christentums
begann.  In  Offenbarung  11 wird  dieses  Ereignis
prophetisch beschrieben:

„Und wenn sie ihr Zeugnis vollendet haben, wird das
Tier, das aus dem Abgrund heraufsteigt, mit ihnen
Krieg führen und sie überwinden und sie töten. Und
ihre Leichname werden auf der Straße der großen
Stadt  liegen,  die  im  geistlichen  Sinn  Sodom  und

37



Ägypten  heißt,  wo  auch  unser  Herr  gekreuzigt
worden  ist.  Und  [viele]  aus  den  Völkern  und
Stämmen und Sprachen und Nationen werden ihre
Leichname sehen,  dreieinhalb  Tage  lang,  und  sie
werden  nicht  zulassen,  daß  ihre  Leichname  in
Gräber  gelegt  werden.  Und  die  auf  der  Erde
wohnen, werden sich über sie freuen und frohlocken
und  werden  einander  Geschenke  schicken,  weil
diese zwei Propheten diejenigen gequält hatten, die
auf der Erde wohnen.“ -Offenbarung 11, 7 – 10

Die „zwei Zeugen“ stehen für das Alte und das Neue
Testament,  die  während  der  Französischen
Revolution tatsächlich „tot auf der Straße lagen“ –
das  Christentum  wurde  mit  aller  Härte  aus  dem
öffentlichen  Leben  verbannt.  Doch  wie  die
Prophezeiung  besagt,  hielt  dieser  Zustand  nicht
lange an.  Nach  dreieinhalb  Jahren kam die  Bibel
wieder  in  den  Fokus  der  Gesellschaft.  Die
Revolution  endete  in  Chaos,  und  die  Menschen
erkannten, dass eine Welt ohne Gott nur Zerstörung
brachte.  Dies  führte  zur  Gründung  zahlreicher
Bibelgesellschaften,  die  sich  der  Verbreitung  der
Schrift widmeten. Mehr Bibeln als je zuvor wurden
gedruckt,  in  zahlreiche Sprachen übersetzt  und in
die entlegensten Winkel der Erde gebracht.

38



Doch obwohl die Bibel wieder in den Vordergrund
trat,  war  der  Gedanke,  dass  die  menschliche
Vernunft über dem göttlichen Wort stand, nicht mehr
aus  der  Welt  zu  schaffen.  Die  Philosophen  der
Aufklärung  und  des  Rationalismus wie  Voltaire,
Descartes,  Kant,  Schopenhauer  und  Nietzsche
prägten eine neue Weltsicht. Sie stellten nicht nur
die  Kirche  infrage,  sondern  das  gesamte
Fundament  des  christlichen  Glaubens.  Nietzsche
erklärte „Gott ist tot“, Kant erhob den menschlichen
Verstand zur höchsten Instanz, und Schopenhauer
betrachtete  das  Leben  als  sinnlos.  Diese  Denker
bildeten den Nährboden für  eine Welt,  in  der  das
Wort Gottes immer weiter an Bedeutung verlor.

Diese  Veränderungen  machten  sich  auch  im
christlichen  Bereich  bemerkbar.  Der  traditionelle
Glaube an die Heilige Schrift  wurde immer stärker
infrage  gestellt,  und  der  Wunsch,  die  Bibel
„wissenschaftlich“  zu  untersuchen,  führte  zu  einer
neuen Form der Bibelkritik. In dieser Zeit geschah
etwas,  das  sich  als  Satans  Antwort  auf  die
Reformation erweisen sollte.  Tischendorf entdeckte
den Codex Sinaiticus.

Konstantin  von  Tischendorf,  ein  deutscher
Theologe,  behauptete  1844,  in  einem Kloster  auf
dem  Sinai  eine  der  ältesten  Handschriften  des

39



Neuen  Testaments  gefunden  zu  haben.  Diese
Handschrift,  der  Codex Sinaiticus,  wies zahlreiche
Abweichungen  vom  Textus  Receptus  auf.  Dies
wurde von manchen als Sensation gefeiert, doch es
stellte  sich  als  eine  der  gefährlichsten
Entwicklungen  für  die  Bibel  des  Protestantismus
heraus.  Denn  diese  Handschrift,  zusammen  mit
dem Codex Vaticanus, wurde zur Grundlage einer
neuen  Bibelkritik,  die  darauf  abzielte,  den  Textus
Receptus zu verdrängen.

Dies wurde verstärkt durch das Werk von  Westcott
und Hort,  zwei anglikanischen Theologen, die den
Textus  Receptus  als  „abscheulich“  bezeichneten14.
Sie lehnten den überlieferten Text der Reformation
ab  und  bevorzugten  den  Sinaiticus  und  den
Vaticanus,  weil  sie  der  katholischen  Lehre  näher
standen1516.  Westcott  und  Hort  hatten  enge
Verbindungen  zu  spiritistischen  Bewegungen,  und
ihre  Theologie  war  eher  von  mystischen  Ideen
geprägt als von den reformatorischen Grundsätzen.
Sie hielten das Fegefeuer für plausibel und hatten
mehr Sympathie für die römisch-katholische Kirche

14 Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John Anthony Hort, 
Vol. 1, New York: MacMillan & Co., 1896, S. 211

15 Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John Anthony Hort, 
Vol. 1, New York: MacMillan & Co., 1896, S. 76

16 Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John Anthony Hort, 
Vol. 2, New York: MacMillan & Co., 1896, S. 31

40



als  für  den  Protestantismus17.  Mit  ihrer  Arbeit  am
Novum  Testamentum  Graece legten  sie  den
Grundstein  für  moderne  Bibelübersetzungen,  die
sich vom Textus Receptus entfernten.

Während  all  dies  geschah,  verschob  sich  das
Denken der  Menschen weiter  weg von  der  Bibel.
Die  Weltkriege  des  20.  Jahrhunderts  taten  ihr
Übriges,  um  die  Aufmerksamkeit  der  Menschen
endgültig auf das Weltliche zu lenken. Der Glaube
verlor  an  Bedeutung,  und  materialistische
Ideologien gewannen die Oberhand. Besonders in
Deutschland,  das  einst  das  Zentrum  des
Protestantismus  gewesen  war,  führte  die
atheistische Herrschaft der Sowjetunion nach dem
Zweiten Weltkrieg zu einem geistlichen Niedergang.
Die  Regionen  Sachsen  und  Brandenburg,  einst
Hochburgen  der  Reformation,  wurden  zu  den
gottlosesten Gebieten der Welt18.

Der Einfluss der Bibel nahm in der Gesellschaft ab.
Während  die  industrielle  Revolution,  der
wissenschaftliche  Fortschritt  und  die  moderne
Philosophie  den  Menschen  immer  mehr  in  das
Zentrum  des  Denkens  rückten,  trat  Gott  in  den

17 Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John Anthony Hort, 
Vol. 1, New York: MacMillan & Co., 1896, S. 275

18 https://www.welt.de/politik/deutschland/article114889749/
Ostdeutschland-die-unglaeubigste-Region-der-Welt.html

41



Hintergrund.  Das Zeitalter der Umbrüche hatte die
Weichen gestellt für eine Welt, die sich immer weiter
von ihrem Schöpfer entfernte.

Doch während all  dies  geschah,  blieb  eine  Frage
offen:  Was  würde  die  Antwort  Gottes  auf  diese
Angriffe  sein?  Würde  das  Wort  Gottes  wieder
aufgerichtet werden, oder würde die Welt endgültig
in den Abgrund der Gottlosigkeit sinken?

Informationszeitalter – es schlägt zwölf
Mit dem Aufkommen des digitalen Zeitalters hat sich
der  Zugang  zu  Informationen  drastisch  verändert.
Noch nie in der Geschichte der Menschheit waren
Wissen und Bildung so leicht zugänglich wie heute.
Bibelübersetzungen gibt es in Hülle und Fülle, und
fast  jede  Sprache  der  Welt  hat  mittlerweile  eine
eigene  Version  der  Heiligen  Schrift.  Was  auf  den
ersten Blick wie ein Segen erscheint,  birgt  jedoch
eine  große  Gefahr.  Denn  die  überwältigende
Mehrheit  der  modernen  Bibeln  basiert  nicht  mehr
auf dem Textus Receptus, sondern auf dem kritisch
überarbeiteten Text von  Nestlé-Aland, der sich auf
Handschriften  wie  den  Codex  Sinaiticus  und  den
Codex Vaticanus stützt.

Diese  Entwicklung  hat  tiefgreifende  Auswirkungen
auf das Verständnis der Bibel und den christlichen
42



Glauben. Nur noch wenige Bibelübersetzungen wie
die  Schlachter  2000  und  die  Luther  1912  (wenn
auch  nicht  vollständig) basieren  auf  dem
überlieferten  Text.  Alle  anderen  modernen
Übersetzungen,  die  in  den  meisten  Kirchen  und
Gemeinden  verwendet  werden,  folgen  den
Prinzipien  der  Textkritik,  die  den  ursprünglichen
Wortlaut der Bibel infrage stellt.

Diese  neuen  Übersetzungen  sind  nicht  nur
sprachlich angepasst, sondern oft auch theologisch
verfälscht.  Wesentliche  Lehren  der  Bibel  wurden
abgeschwächt  oder  verändert.  Viele  Gläubige,  die
sich  auf  diese  modernen  Übersetzungen  stützen,
geraten  in  Irrlehren,  die  das  Fundament  des
Christentums  erschüttern.  Es  gibt  wachsende
Strömungen  innerhalb  der  christlichen
Gemeinschaft, die behaupten,  Jesus sei nicht Gott,
die Dreieinigkeit  werde in der Bibel nicht erwähnt,
oder  das  Gesetz  Gottes  sei  abgeschafft.  Diese
Lehren widersprechen nicht nur der Schrift, sondern
auch der durchgehenden Tradition der frühen Kirche
und der Reformatoren. Doch sie finden zunehmend
Gehör, weil die Grundlagen des Glaubens durch die
vielen Bibelveränderungen verwässert wurden. Man
kann  dies  den  Menschen  in  keinster  Weise
vorwerfen, da ihre Bibel genau dies lehrt.

43



Parallel  dazu  wird  der  Fundamentalismus immer
mehr in  Verruf  gebracht.  Der  Begriff,  der  einst  für
eine  unerschütterliche  Treue  zur  Heiligen  Schrift
stand,  wird  heute  fast  ausschließlich  negativ
verwendet.  Besonders  nach den Terroranschlägen
des  21.  Jahrhunderts  wird  Fundamentalismus  mit
radikalem Islam und Terrorismus gleichgesetzt. Wer
heute  die  Bibel  wörtlich  nimmt  und  an  ihren
unveränderlichen Wahrheiten  festhält,  wird  schnell
als  „Fanatiker“,  „Rückständiger“  oder  sogar  als
„Gefahr  für  die  Gesellschaft“  abgestempelt.  Diese
Ablehnung trifft nicht nur extreme Gruppen, sondern
immer  mehr  auch  bibeltreue  Christen,  die  sich
weigern, sich dem Zeitgeist zu beugen.

Die Bibel wird in der modernen Gesellschaft immer
mehr belächelt. Die Wissenschaft hat sich von der
Idee  eines  Schöpfers  entfernt  und  vertritt  nahezu
überall  ein  materialistisches  Weltbild.  Evolution,
Relativismus und postmoderne Theorien dominieren
den  öffentlichen  Diskurs.  In  den  meisten
Bildungseinrichtungen gilt  der Glaube an die Bibel
als Zeichen für Unwissenheit oder Naivität. Religion
wird  als  überholt  angesehen,  als  etwas,  das  der
Menschheit  einst  als  Krücke  diente,  aber  heute
keinen Platz mehr in einer aufgeklärten Welt haben
sollte.

44



Doch  wer  genau  hinsieht,  erkennt,  dass  sich  die
Zustände  der  heutigen  Zeit  immer  mehr  den
biblischen  Berichten  über  die  letzten  Tage
angleichen.  Die  Welt  ähnelt  zunehmend  der  Zeit
Noahs, der Zeit Sodoms und Gomorras und der Zeit
Babels.

In den Tagen Noahs lebten die Menschen in völliger
Gottlosigkeit.  Gewalt,  Korruption  und  moralischer
Zerfall prägten die Gesellschaft. 

„Und  Gott  sah  die  Erde  an,  und  siehe,  sie  war
verderbt;  denn  alles  Fleisch  hatte  seinen  Weg
verderbt auf der Erde.“ -1. Mose 6, 12

In  Sodom  und  Gomorra  war  sexuelle  Perversion
allgegenwärtig.  Die  Menschen  lebten  ohne
Rücksicht auf Gottes Gebote und lehnten jede Form
der  moralischen  Ordnung  ab.  Sie  verlachten  die
Warnungen Gottes, bis es zu spät war.

In  Babel  erhoben  sich  die  Menschen  gegen  Gott
und wollten sich selbst in den Himmel erheben.

„Und  sie  sprachen:  Wohlan,  laßt  uns  eine  Stadt
bauen und einen Turm, dessen Spitze bis an den
Himmel reicht, daß wir uns einen Namen machen,
damit  wir  ja  nicht  über  die  ganze  Erde  zerstreut
werden!“ -1. Mose 11, 4 

45



Der Geist Babels lebt heute in der modernen Welt
weiter: Der Mensch will Gott entthronen.

Die  heutige  Gesellschaft  hat  den  Schöpfer
beiseitegeschoben.  Gott  wird  aus  Schulen,
Gesetzen  und  dem  öffentlichen  Leben  verbannt.
Seine  Gebote  werden  ignoriert  oder  umgedeutet.
Der Sonntag als Erbe der katholischen Kirche bleibt
bestehen,  während  das  biblische  Gebot  des
Sabbats  missachtet  wird.  Jesus  wird  entthront,
indem seine Göttlichkeit geleugnet wird oder er zu
einem bloßen moralischen Lehrer degradiert wird.

Die Welt bewegt sich auf einen Punkt zu, an dem
sie erneut mit der Wahrheit konfrontiert werden wird.
Die  Schrift  ist  klar:  Gott  wird  sich  nicht  auf  ewig
verspotten lassen. Die Menschheit mag sich gegen
ihn  auflehnen,  doch  am  Ende  wird  sein  Wort
Bestand haben.

„Warum toben die Heiden und ersinnen die Völker
Nichtiges? Die Könige der Erde lehnen sich auf, und
die Fürsten verabreden sich gegen den Herrn und
gegen  seinen  Gesalbten:  »Laßt  uns  ihre  Bande
zerreißen und ihre Fesseln von uns werfen!« Der im
Himmel  thront,  lacht;  der  Herr  spottet  über  sie.“
-Psalm 2, 1 – 4

46



Gott wird in seiner Zeit handeln. Die Frage ist nur:
Werden  wir  auf  der  Seite  der  Wahrheit  stehen?
Werden  wir  uns  fest  auf  sein  Wort  stellen,  oder
werden wir uns dem Zeitgeist beugen? Die letzten
Tage werden eine Zeit der Entscheidung sein. Das
Wort  Gottes  hat  über  die  Jahrhunderte  hinweg
überlebt,  trotz  aller  Angriffe  und  Verfälschungen.
Doch  es  wird  immer  schwieriger,  es  in  seiner
unverfälschten Form zu finden.

Die Herausforderung für jeden Gläubigen heute ist
es, sich nicht von den vielen Stimmen verwirren zu
lassen, sondern treu an der Wahrheit festzuhalten.
Denn  so  wie  in  der  Zeit  Noahs  und  in  der  Zeit
Sodoms wird es am Ende nur eine kleine Gruppe
geben, die den schmalen Weg geht. Die Masse wird
den breiten Weg wählen, der in die Zerstörung führt.

Die Bibel ist nicht veraltet. Sie ist auch heute noch
das  lebendige  Wort  Gottes.  Sie  ist  die  einzige
Quelle  der  Wahrheit  in einer  Welt  der  Lügen.  Die
Geschichte zeigt, dass immer dann, wenn das Wort
Gottes  unterdrückt  wurde,  Gott  es  erneut
aufrichtete. Die Reformation war ein Beispiel dafür,
und vielleicht steht die Welt heute wieder vor einer
solchen Entscheidung.

Doch  wer  wird  sich  heute  noch  für  die  Wahrheit
entscheiden?  Wer  wird  bereit  sein,  die

47



Konsequenzen  zu  tragen,  wenn  er  sich  zur
unverfälschten Schrift bekennt?

Die  kommenden  Jahre  werden  zeigen,  wohin  die
Menschheit steuert. Doch eines ist gewiss:

„Denn ich, der Herr, verändere mich nicht; deshalb
seid  ihr,  die  Kinder  Jakobs,  nicht
zugrundegegangen.“ -Maleachi 3, 6

Nachtrag
Der folgende Text und die Tabelle sind gänzlich von
Rudolf Ebertshäuser entnommen19.

Diese  Überblickstabelle  soll  einer  Orientierung  in
der  Vielfalt  der  Bibelübersetzungen  in  deutscher
Sprache  dienen;  sie  erfaßt  nur  die  wichtigsten
Übersetzungen  und  läßt  insbesondere  fast  alle
katholischen  Bibelausgaben  sowie  viele
unbedeutendere Übersetzungen (ÜS) des NT aus.

Die  katholischen  Übersetzungen  sind  weitgehend
ausgeklammert  worden,  weil  sie  zumindest  früher
alles Übersetzungen aus dem Text der lateinischen
Vulgata-Bibel und nicht  aus dem hebräischen und
griechischen Grundtext waren; fast alle präsentieren
die  nicht  inspirierten  Apokryphen
19 Rudolf EBERTSHÄUSER: Gottes Wort oder
Menschenwort? Moderne Bibelübersetzungen unter der Lupe, 

Steffisburg: Edition Nehemia, 3. Auflage 2016
48



(Makkabäerbücher,  Jesus  Sirach  usw.)  im  AT
eingereiht  unter den echten heiligen Schriften und
bringen  vielfach  in  ihrer  Wiedergabe  die  falschen
Lehren der römischen Kirche zum Ausdruck.

Die  Tabelle  ist  angeordnet  nach  dem
Erscheinungstermin  der  Erstausgabe  bzw.  der
ersten  NT-Ausgabe;  danach  wird  das
Erscheinungsdatum  der  ersten  Vollbibel  (VB)
genannt. Nach einem Schrägstrich / folgt das Datum
einer  Revision,  sofern diese nicht  bedeutender  ist
und gesondert aufgeführt wird. Die Titel der ÜS sind
meist  abgekürzt  oder  dem  allgemeinen
Sprachgebrauch entnommen, weil der volle Titel oft
zuviel Platz eingenommen hätte.

Bei  den  Angaben  zum  Grundtext  bedeutet  MT  =
Masoretischer Text des AT, TR = Textus Receptus
des NT und KT = Kritischer Text (AT und NT). Im AT
bezeichnet  KT  willkürliche  Abweichungen  vom
Masoretischen Text sowie Veränderungen nach der
Septuaginta  oder  Qumran-Handschriften;  im  NT
sind je nach Alter frühe textkritische Ausgaben wie
Tischendorf  oder  Nestle  gemeint,  später  in  der
Regel der heute verbindliche Nestle-Aland-Text. TR*
kennzeichnet geringfügige Abweichungen vom TR;
KT*,  KT**  und  KT***  kennzeichnen  verschieden

49



starke textkritische Abweichungen vom MT bzw. TR,
wobei KT** im NT dem Nestle-Aland-Text entspricht.

In der überarbeiteten Fassung wurden etliche ältere
Bibelausgaben  hinzugefügt  und  neu  erschienene
Ausgaben  von  2006  bis  2017  ergänzt.  Daneben
wurden  alle  Daten  nochmals  überprüft  und  ggf.
ergänzt  bzw.  korrigiert;  es  gibt  nun  eine  Liste
wichtiger  Studienbibeln  sowie  Literatur-  und
Quellenangaben

Bibel-
Übersetzung 

Übersetzer Übersetzungs
-
methode 

Grund
-text

Bemerkungen

Luther-Bibel
1522 NT, 1534 
VB

Martin Luther 
(1483-
1546) u.a.

Ausgewogen-
wortgetreu /
etwas freier

MT/TR Erste u. 
einflußreichste dt. 
Bibel-ÜS der
Reformation, z.T. 
Ungenauigkeiten und
große Freiheiten, 
einprägsame Sprache

Zürcher Bibel
1524 NT,
1529/1531 VB
(„Froschauer-
Bibel“)

Huldrych 
Zwingli 
(1483-
1531), Leo 
Jud u.a.

Ausgewogen-
wortgetreu

MT/TR Zweite dt. Bibel-ÜS 
der Reformation,
genauer als Luther. 
Vollbibel erschien
vor Luther. Die Bibel 
vieler Täufer

Piscator-Bibel
1604

Johannes 
Piscator
(1546-1625)

Ausgewogen-
wortgetreu /
eher wörtlicher

MT/TR Ziemlich wortgetreue 
ÜS eines calvini-
stischen Predigers, 
nur begrenzter
Einfluß (u.a. in Bern u.
Herborn)

Berleburger 
Bibel
1726-1742

Johann 
Friedrich 
Haug
(1680-1753) 
u.a.

Ziemlich wört-
lich 

MT/TR Aus mystisch-
pietistischen Kreisen
kommende ÜS mit 
ausführlichen Kom-
mentaren; 
Allversöhnungslehren

50



Bengel-NT
1753

Johann 
Albrecht 
Bengel
(1687-1752

Ausgewogen-
wortgetreu /
eher wörtlicher

TR* Wortgetreue 
Übersetzung eines 
pietisti-
schen Gelehrten; Text 
mit wenigen
Abweichungen vom 
TR

Van Eß-Bibel
1807 NT / 1840
VB

Carl (1770-
1824) u.
Leander van 
Eß
(1772-1847)

Ausgewogen-
wortgetreu mit
Abweichungen

MT/
Vulgat
a
(KT**)

Der katholische 
Pfarrer van Eß schuf
eine damals 
umstrittene ÜS mit 
Berück-
sichtigung des 
Grundtexts, später 
nach
der Vulgata 
überarbeitet, im AT 
aus
dem MT. Kam 1821 
auf den Index. Ver-
breitung auch durch 
British & Foreign
Bible Society

Allioli-Bibel
1830-1834

Joseph Franz
von Allioli
(1793-1873)

Ausgewogen-
wortgetreu mit
Abweichungen

Vulgat
a
(KT**/
KT**)

Die bekannteste 
katholische Bibelüber-
setzung, von einem 
Theologen und
Universitätsprofessor 
aus der Vulgata
übersetzt; mit 
päpstlicher 
Druckerlaub-
nis; in mehreren 
Revisionen bis heute
verbreitet

Zunz-Bibel (AT)
1838

Leopold Zunz
(1794-
1886) sowie 
A. Arn-
heim, Dr. 
Julius Fürst,
Dr. M. Sachs

Sehr wörtlich MT ÜS des AT von einem 
liberalen jüdi-
schen Gelehrten. 
Wortgetreu-
philologische 
Wiedergabe

Elberfelder 
Bibel
1855 NT,

John Nelson 
Darby,
Julius Anton 

Sehr wörtlich MT/
KT*

Sehr grundtextnahe, 
zuverlässige ÜS,
von Darby und der 

51



1871 / 1905 VB v. Poseck,
Carl 
Brockhaus 
u.a.

„Brüderbewegung“
geprägt; z.T. 
sprachliche 
Schwächen

Schlachter-
Bibel
(„Miniaturbibel“)
1905 VB

Franz Eugen 
Schlachter
(1859-1911)

Ausgewogen-
wortgetreu 

MT/
KT*

Gut verständliche ÜS 
eines Schweizer
Predigers aus der 
Erweckungsbewe-
gung, angelehnt an 
Zürcher, Luther und
z.T. Alte Elberfelder

Heinrich Wiese 
NT
1905
[Privilegierte 
Württ.
Bibelanstalt]

Heinrich 
Wiese
(1855-1937)

Philologische
ÜS, zT zu frei 

KT** Relativ wortgetreue 
Übersetzung eines
evangelischen 
Pfarrers und 
Philologen
mit zahlreichen, teils 
auch textkriti-
schen Anmerkungen.

Menge-Bibel
1909 NT; 
1926 / 1949
VB
[Privilegierte 
Württ.
Bibelanstalt]

Hermann 
Menge
(1841-1939)

Philologische
ÜS, zT zu frei

KT*/
KT**

ÜS eines begabten 
Sprachgelehrten, der
später gläubig wurde. 
In vielem gut und
verständlich, aber z.T. 
zu weit weg
vom Grundtext. 
Lehrmäßig nicht 
überall
zuverlässig, auch 
liberale Einflüsse.

Luther-Bibel 
1912
[Privilegierte 
Württ.
Bibelanstalt]

Revisionsko
mmission

Ausgewogen-
wortgetreu

MT/
TR* 

Konservative 
Überarbeitung der 
Luther-
ÜS, leichte 
Abweichungen vom 
TR

Mühlheimer NT
1914 / 1919-22

Jonathan 
Paul (1853-
1931)

Zu frei;
nicht mehr
wortgetreu

KT** ÜS des Führers der 
damaligen dt.
Pfingstbewegung; von
falschen Lehren
beeinflußt und nicht 
zuverlässig

Albrecht NT
1914 / 1920

Ludwig 
Albrecht 
(1861-

Zu frei;
nicht mehr
wortgetreu

KT** Eher sinngemäße. z.T.
eigenwillig aus-
deutende ÜS eines ev.

52



1931) Theologen, der
später zur katholisch-
apostolischen
Bewegung 
(Irvingianer) übertrat, 
was
seine ÜS beeinflußte. 
Lehrmäßig nicht
zuverlässig

Buber AT
1925-1929

Martin Buber 
(1878-
1965); Franz 
Rosen-
zweig (1886-
1929)

Extrem 
wörtlich;
mit Neuschöp-
fungen

MT ÜS des AT von liberal 
gesinnten Juden;
Versuch, das hebr. 
Original im Dt.
weitmöglichst 
nachzubilden; 
überwört-
lich und konkordant, 
dichterische Form

Zürcher Bibel
Revision 1931

Kommission
(Neuübersetz
ung)

Ziemlich wört-
lich

KT***/
KT***

Theologisch-wiss. ÜS 
mit massiven libe-
raltheol. Einflüssen 
und Veränderungen
im Text. Lehrmäßig 
unzuverlässig.

Tur Sinai AT
1935-1937 / 
1954-
1959

Naftali Herz 
Tur-Sinai
(Harry 
Torczyner)
(1886-1973) 
u.a.

Philologisch /
ziemlich wört-
lich

MT ÜS des AT durch 
einen liberalen jüdi-
schen Gelehrten und 
Hebräischkenner
(Philologe und 
Semitist)

Konkordantes 
NT
1939 / 1980

Adolph Ernst 
Knoch
(1874-1965) 
und Bear-
beiter

Extrem 
wörtlich
(„konkordant“)

KT** Pseudogenaue ÜS mit
Verzerrungen und
Einflüssen der 
„Allversöhnung“, die
Knoch lehrte. 
Lehrmäßig 
unzuverlässig

Pfäfflin NT
1939
[Eugen Salzer]

Friedrich 
Pfäfflin
(1873-1955)

Sehr frei, nicht
wortgetreu 

KT** Übersetzung eines 
evangelischen Theo-
logen, Vorläufer der 
dynamischen Äqui-
valenz. Lehrmäßig 
unzuverlässig

Schlachter-
Bibel

Revisor Ausgewogen-
wortgetreu

MT/
KT* 

Leichte Revision der 
im Pietismus be-

53



Revision 1951
[Genfer 
Bibelges.]

liebten Schlachter-
Bibel.

Luther-Bibel
Revision 1956 
NT /
1964 VB
[Dt. 
Bibelgesellsch.]

Revisionsko
mmission 

Ausgewogen-
wortgetreu 

KT*/
KT**

Revision der Luther 12
mit Umstellung
zu kritischen Texten 
und theologisch-
bibelkritischem 
Hintergrund

Bruns-Bibel
1959 NT / 1963
VB
[Brunnen-
Verlag]

Hans Bruns 
(1895-1971)

Zu frei, nicht
wortgetreu 

MT/
KT**

Früher populäre ÜS in
heutigem
Deutsch von einem 
evangelischen Pfar-
rer, beteiligt an 
„Moralischer Aufrü-
stung“, „Marburger 
Kreis“, Allversöh-
ner-Hintergrund, 
lehrmäßig unzuverläs-
sig

Zink-NT
1965, AT-Ausw.
1966
[Kreuz-Verlag]

Jörg Zink 
(1922-2016)

Sehr frei, nicht
wortgetreu 

KT** Moderne Übertragung 
mit liberaltheol.
Tendenz und starker 
Abweichung vom
Grundtext; lehrmäßig 
unzuverlässig

Jerusalemer 
Bibel
1965
[Herder-Verlag]

Kommission Ausgewogen-
wortgetreu

KT**/
KT** 

Katholische ÜS mit 
bibelkritischen
Kommentaren; 
lehrmäßig 
unzuverlässig

Gute Nachricht 
für Sie
(NT 68)
1967
[Dt. 
Bibelgesellsch.]

Kommission Dynamisch-
äquivalent 

KT** Ökumenische ÜS in 
heutigem Deutsch
mit deutlichen 
liberaltheologischen
Tendenzen. 
Lehrmäßig 
unzuverlässig

Neues 
Mühlheimer NT
Revision 1968 
(7.
Auflage völlig 
neu
bearbeitet)

Revisions-
Kommission 

Zu frei KT** Pfingstlerisch gefärbte
ÜS des NT, die
teilweise sehr frei 
ausdeutend über-
setzt und falsche 
Lehren einfließen
läßt, die in den 

54



zahlreichen 
Anmerkun-
gen ebenfalls 
vertreten werden

Ulrich Wilckens
NT
1970
[Gütersloher 
Ver-
lagshaus]

Ulrich 
Wilckens 
(1928-)

Teilw. eher
wörtlich, teilw.
zu frei

KT** Liberaltheologisch und
ökumenisch
ausgerichtete 
Übersetzung eines 
Theo-
logieprofessors, mit 
bibelkritischen
Kommentaren. 
Lehrmäßig 
unzuverlässig

Neue Welt-
Übersetzung
NT 1963, VB 
1971,
Revision 1986

Keine 
Angabe

Ziemlich wört-
lich, mit Verfäl-
schungen

KT**/
KT***

Gefälschte ÜS der 
„Zeugen Jehovas“;
nach der englischen 
Vorlage unter Be-
rücksichtigung der GT 
übersetzt. Lehr-
mäßig unzuverlässig

Gute Nachricht
1971
[Dt. 
Bibelgesellsch.]

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT**/
KT**

Ökumenische 
moderne Übertragung 
mit
deutlichen 
liberaltheologischen 
Ten-
denzen. Lehrmäßig 
unzuverlässig

Luther-NT
Revision 1975
[Dt. 
Bibelgesellsch.]

Kommission Dynamisch-
äquivalent 

KT** Gescheiterter 
Versuch, die 
Lutherbibel
„kommunikativ“ 
umzuschreiben; wurde
von der Basis nicht 
angenommen

Einheitsüberset
zung
1980
[Kath. 
Bibelanstalt]

Kommission Teilw. eher
wörtlich, teilw.
dyn.-äquiv.

KT**/
KT**

Katholische ÜS mit 
deutlichen liberal-
theologischen 
Tendenzen, NT und
Psalmen ökumenisch 
anerkannt; lehr-
mäßig unzuverlässig

Luther-Bibel
Revision 1984

Revisionsko
mmission 

Ausgewogen-
wortgetreu 

KT***/
KT**

Stilistisch konservative
Weiterrevision

55



[Dt. 
Bibelgesellsch.]

der Lutherbibel. Viele 
textkritische
Veränderungen im AT. 
Theologisch
liberaler Hintergrund 
der Revisoren

Elberfelder 
Bibel
Revision „Bun-
des/Freie 
Brüder“
NT 1975, VB 
1985
[R. Brockhaus]

Revisionsko
mmission 

Ziemlich wört-
lich 

KT***/
KT**

Revision des 
Brockhaus-Verlages 
(Offe-
ne und Freie Brüder) 
mit starken text-
kritischen und teilw. 
liberaltheol. Ein-
flüssen in Text und 
Anm.

Gute Nachricht 
Bibel
(GNB)
1982
[Dt. 
Bibelgesellsch.]

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT**/
KT**

Ökumenische 
moderne Übertragung 
mit
liberaltheol. 
Tendenzen (Revision 
von
GN 1971). Lehrmäßig 
unzuverlässig

Hoffnung für 
alle (HfA)
NT 1983, VB 
1996
[Brunnen-
Verlag]

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT*/
KT*

Evangelikal geprägte 
dt. Fassung der
„Living Bible“ 
(Kenneth Taylor). 
Starke
Abweichungen vom 
Grundtext; lehrmä-
ßig unzuverlässig

Interlinear-NT
1986
[Hänssler]

Ernst 
Dietzfelbinger
(1911-1999)

Extrem 
wörtlich
(„konkordant“)

KT** Wort-für-Wort-ÜS 
eines ev. Philologen
unter dem 
griechischen Text von 
Nest-
le-Aland 26. Aufl.

Münchener 
Neues
Testament
1988
[Patmos-
Verlag]

Kommission 
(Collegium
Biblicum 
München)

Extrem 
wörtlich
(„konkordant“) 

KT** Sehr wörtliche ÜS des
Nestle-Aland
1926 von Theologen 
für Theologen

DaBhaR - „Die 
Ge-

Fritz Henning
Baader

Extrem 
wörtlich

KT*/
KT***

Pseudogenaue 
„konkordante“ ÜS mit

56



schriebene“
1989/1998
[Selbstverlag]

(1929-) („konkordant“) eigenwilligen 
Wortschöpfungen, von
einem Irrlehrer der 
„Allversöhnung“.
Text des „Sinaiticus“ 
im NT. Lehrmäßig
unzuverlässig

„Der Strom“-NT
1993
[Verlag „Der 
Strom“]

Keine 
Angaben

Ausgewogen-
wortgetreu mit
Sonderformen

KT* NT-Übersetzung einer 
sektiererischen
Sondergruppe („Der 
Strom“ = Witness-
Lee / „Ortsgemeinde“);
lehrmäßig
unzuverlässig

Interlinear AT
1993-2003
[Hänssler-
Verlag]

Rita Maria 
Steurer

Extrem 
wörtlich
(„konkordant“) 

MT Wort-für-Wort-ÜS 
unter dem hebräi-
schen Text von BHS 
1986

Jüdisches NT
1994
[Hänssler-
Verlag]

David Harold 
Stern
(1935-)

Sonderfall der
dynamischen
Äquivalenz

KT** Übersetzung des 
englischsprachigen 
NT
eines „messianischen 
Juden“ mit Einfü-
gung hebräisch-
jüdischer Begriffe.
Eigenwillige 
Ausdeutungen und 
Über-
setzungen. Lehrmäßig
unzuverlässig

Gute Nachricht 
Bibel
(GNB)
1997 / 2000
[Dt. 
Bibelgesellsch.]

Revisionsko
mmission

Dynamisch-
äquivalent 

KT*/
KT**

Ökumenische ÜS mit 
liberaltheol. Ten-
denzen (stark 
überarbeitete Revision
von GNB 1982). 
Etwas wörtlicher, femi-
nistische 
Anpassungen. 
Apokryphen im
eigenen Teil. 
Lehrmäßig 
unzuverlässig

Lutherbibel 
1912
neu 

Revisionsko
mmission

Ausgewogen-
wortgetreu 

MT/TR Revision der Luther 
1912 mit vollständi-
gem TR-Text im NT 

57



überarbeitet
NT 1998, VB 
1999
[La Buona 
Novella]

(AT unverändert =
1912). Nicht völlig 
zuverlässig, Reviso-
ren aus der 
Pfingstbewegung

Schlachter-
Bibel 2000
1999 NT, 
2003/2006
VB
[Genfer 
Bibelges.]

Revisionsko
mmission

Ausgewogen-
wortgetreu 

MT/TR Gründliche Revision 
des alten Schlach-
tertextes, mehr 
Genauigkeit und Wort-
getreue, TR im NT, 
sehr gute Verständ-
lichkeit, bibeltreue 
Ausrichtung auch in
den Anm.

Elberfelder 
Bibel
Revision „Alte 
Ver-
sammlung“
1999 NT, 2003 
VB
(Christl. 
Schriften-
verbreitung - 
CSV)

Revisionsko
mmission

Sehr wörtlich MT/
KT**

Bibeltreu 
ausgerichtete 
Revision aus
dem Kreis der 
„exklusiven Brüderver-
sammlungen“; 
ziemlich nahe an der
Alten Elberfelder; NT 
stärker textkri-
tisch (1Tim 3,16 u.a.)

Neue Genfer
Übersetzung 
(NGÜ)
NT-
Teilausgaben
2000 u. 2003
[Genfer 
Bibelgesell-
schaft]

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT** Evangelikale ÜS, 
aufwendig nach dyn.-
äquiv. Methode nach 
dem Grundtext
erarbeitet; viele 
Anmerkungen; wörtli-
cher als GNB und 
HfA; lehrmäßig unzu-
verlässig

Neues Leben 
Bibel
NT 2002, VB 
2006
[Hänssler]

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT*/
KT**

Evangelikale ÜS nach 
der „New Living
Bible“, weniger frei als
HfA, an die
englische Fassung 
angelehnt; lehrmäßig
unzuverlässig

Schumacher-
NT
2002
[Hänssler-

Heinz 
Schumacher
(1928-2015)

Ausgewogen-
wortgetreu

KT** Evangelikale ÜS von 
einem führenden
„Allversöhner“ mit 
entsprechend ge-

58



Verlag] färbten 
Übersetzungen und 
Anmerkun-
gen. Lehrmäßig 
unzuverlässig

Neue 
evangelistische
Übertragung -
NeÜ
NT 2003
[CV Dillenburg]

Karl-Heinz
Vanheiden 
(1948-)

Dynamisch-
äquivalent

KT** Übertragung aus den 
„freien Brüderver-
sammlungen“; etwas 
wörtlicher als GNB
und HfA, oberflächlich 
erarbeitet;
lehrmäßig 
unzuverlässig

„Volxbibel“
2005 NT; 2014 
AT
[Volxbibel-
Verlag
SCM / Pattloch]

Martin Dreyer
(1965-)

Dynamisch-
äquivalent /
vulgär-
verfälschend

KT**/
KT**

Verfälschende 
Übertragung aus dem
emergent-
charismatischen 
Umfeld
(„Jesus Freaks“), 
extrem willkürlicher
Umgang mit der Bibel,
mit gottesläster-
licher Sprache im 
„Jugendslang“

Neue Deutsche
Über-
setzung 
(Projekt)
Matthäusev. 
2000
[VTR]

Thomas 
Mayer 

Ausgewogen-
wortgetreu

Mehr-
heits-
text

Scheinbar 
abgebrochenes 
Projekt einer
evangelikalen ÜS des 
NT, die als einzige
den byzantinischen 
Mehrheitstext ha-
ben sollte; nur 2 
Teilausg. erschienen

Bibel in 
gerechter
Sprache
VB 2006
[Gütersloher 
Ver-
lagshaus]

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT**/
KT**

Liberaltheologisch-
feministische ÜS mit
lästerlichen 
Verfälschungen der
Gottesnamen und 
feministischen Um-
deutungen im Text und
in Anmerkungen

Elberfelder 
Bibel
Revision „Bun-
des/Freie 

Revisionsko
mmission 

Ausgewogen-
wortgetreu 

KT**/
KT**

Begrenzte 
Weiterrevision der 
Revision
von 1986 von 

59



Brüder“
2006
[Brockhaus/CV 
Dil-
lenburg]

Brockhaus-Verlag und
CVD
(Offene und Freie 
Brüder) mit starken
textkritischen und 
teilw. bibelkritischen
Einflüssen in Text und 
Anm.

Zürcher Bibel
Revision 2007
[Verlag der 
Zürcher
Bibel]

Revisionsko
mmission

Teils ausgewo-
gen-
wortgetreu,
teils zu frei

KT*/
KT**

Liberaltheologisch 
geprägte philologi-
sche ÜS mit 
Verfälschungen 
(„junge
Frau“ in Jes 7,14!), 
feministische An-
klänge („Brüder und 
Schwestern“);
weniger textkritisch als
1931

Willkommen 
daheim
NT 2009
[Gerth Medien]

Fred 
Ritzhaupt 
(1944-)

Extrem dyna-
misch-
äquivalent

KT** Sehr verfälschende 
und eingefärbte
Übertragung eines 
ehemaligen charis-
matischen 
Jesuitenpaters, 
Evangelien
fast in Romanform. 
Lehrmäßig unzuver-
lässig

das buch – 
Neues
Testament
2009
[SCM R. 
Brockhaus]

Roland 
Werner 
(1957-) 

Dynamisch-
äquivalent

KT** Sehr freie 
Übertragung eines 
liberal-
charismatisch 
geprägten 
Evangelikalen
(Philologe und 
Theologe) mit vielen
Zusätzen, teilweise 
verfälschend (1Kor
11!). Lehrmäßig 
unzuverlässig

Neue Genfer
Übersetzung 
(NGÜ)
NT 2009

Kommission Dynamisch-
äquivalent

KT** Evangelikale ÜS, 
aufwendig nach dyn.-
äquiv. Methode nach 
dem Grundtext

60



[Genfer 
Bibelgesell-
schaft]

erarbeitet; viele 
Anmerkungen; wörtli-
cher als GNB und 
HfA; lehrmäßig unzu-
verlässig

Neue Luther 
Bibel
NT 1998, VB 
2009
2017 
(„Luther21“)
[La Buona 
Novella]

Revisionsko
mmission

Ausgewogen-
wortgetreu

MT/TR Eine gut verständliche
und lesbare ÜS,
die allerdings Luthers 
Sprache soweit
verändert hat, daß sie 
kaum als Revisi-
on der Lutherbibel 
1912 gelten kann.
Problematisch der 
pfingstlerische Hin-
tergrund der 
Herausgeber

BasisBibel
2010 NT
[Deutsche 
Bibelge-
sellschaft]

Redaktionste
am 

Vereinfachte
Sprache, zu 
frei 

KT** Sonderform 
kommunikativer 
Überset-
zung mit speziellem 
Bezug zu elektroni-
schen Medien; 
sprachliche Vereinfa-
chung in kurzen 
Sätzen, stilistisch pri-
mitiv und 
unangemessen; 
lehrmäßig
unzuverlässig

Neue 
evangelistische
Übersetzung - 
NeÜ -
bibel.heute
VB 2010
[CV Dillenburg]

Karl-Heinz 
Vanheiden
(1948-)

Dynamisch-
äquivalent

KT*/
KT**

Kommunikative 
Übertragung; NT und 
AT
inzwischen als 
reguläre „Bibel“ ver-
marktet; etwas 
wörtlicher als GNB 
und
HfA, oberflächlich 
erarbeitet; lehrmä-
ßig unzuverlässig

Hoffnung für 
alle (HfA)
Revision NT 
2015

Revisionsko
mmission 

Dynamisch-
äquivalent 

KT*/
KT**

Überarbeitete 
Fassung der HfA, 
nach
dem Grundtext 

61



[fontis – 
Brunnen
Basel]

revidiert, etwas wörtli-
cher als die 
Erstfassung, aber 
immer
noch bewußt 
„kommunikativ“. 
Lehrmä-
ßig unzuverlässig

Einheitsüberset
zung
Revision 2017
[Kath. 
Bibelwerk]

Revisionsko
mmission

Teils ausgewo-
gen-
wortgetreu,
teils zu frei

KT*/
KT**

Inzwischen durch die 
erneute Revision
eine rein katholische 
Übersetzung, die
die Apokryphen 
unterschiedslos ins AT
einreiht. Lehrmäßig 
unzuverlässig

Lutherbibel 
2017
Revision 2016
[Dt. Bibelgesell-
schaft]

Revisionsko
mmission

Teils ausgewo-
gen-
wortgetreu,
teils zu frei

KT*/
KT**

Teils sprachlich 
stärker auf Luther zu-
rückgeführt, teils 
angepaßt („Brüder
und Schwestern“ statt 
„Brüder“), mit
liberaltheologischen 
Übersetzungen und
Anmerkungen; 
lehrmäßig 
unzuverlässig

Wie man sehr schön an dieser Tabelle sehen kann,
basieren ganze drei Bibeln seit 1900 auf den Textus
Receptus,  während  bis  1850  alle  Bibeln  darauf
basierten.  Bei  textkritischen  Bibeln,  also
alexandrinischen  Ursprungs,  sind  hingegen  seit
1850  fünfzig  unterschiedliche  Übersetzungen  ins
Deutsche  getätigt  worden.  Die  erdrückende,
überwältigende  Mehrheit  aller  Bibeln  heutzutage.
Wir  werden  im  nächsten  Teil  des  Buches  auf

62



wesentliche  Unterschiede  in  den  Übersetzungen
eingehen,  damit  der  Unterschied  in  der  Lehre
deutlich wird.

63



Teil 2: Vergleich der Übersetzungen

Einleitung
Warum ist  es überhaupt so relevant,  welche Bibel
ich benutze? Dem einen ist es wichtig, die Bibel in
einem modernen  Deutsch  zu  lesen,  also  kauft  er
sich eine Hoffnung für alle. Ein anderer schätzt den
kraftvollen Prosatext Luthers und greift deshalb zu
einer Lutherbibel. Wieder andere wollen wortgetreue
Übersetzungen,  um  das  Wort  Gottes  möglichst
unverfälscht in seiner ursprünglichen Form zu lesen,
und entscheiden sich daher für eine Elberfelder.

Doch dies ist mehr als eine Geschmacksfrage. Hier
geht es nicht nur um Stil – es geht um den Inhalt.
Denn  nicht  jede  Bibel  enthält  die  gleiche  Lehre.
Manche  Bibelübersetzungen  enthalten  Verse,  die
Jesu  Göttlichkeit  klar  bezeugen,  während  andere
genau diese entscheidenden Stellen abschwächen
oder  herauslassen.  Das  führt  nicht  nur  zu
verwirrenden  Widersprüchen,  sondern  zu  einem
völlig unterschiedlichen Bild von Jesus Christus.

Die  Folge?  Zersplitterung  und  Verwirrung. Je
nachdem, welche Bibel ein Gläubiger liest, zieht er
daraus  unterschiedliche  Schlüsse  –  und  die
Gemeinden  werden  gespalten.  Jede  neue  Lehre

64



bildet ein neues theologisches Lager, und der Leib
Christi  wird  schwächer  und  schwächer.  Ich  gehe
sogar so weit zu sagen: Der Leib hat im Großen und
Ganzen  kaum noch Kraft  und ähnelt  mehr  einem
Haufen verstreuter Glieder.

Dieser  Zustand  erinnert  an  die  Warnung  in  der
Offenbarung:

„Und  ich  hörte  eine  andere  Stimme  aus  dem
Himmel, die sprach: Geht hinaus aus ihr, mein Volk,
damit  ihr  nicht  ihrer  Sünden  teilhaftig  werdet  und
damit  ihr  nicht  von  ihren  Plagen  empfangt!“
-Offenbarung 18, 4

Was sich einst Protestantismus nannte, ist heute nur
noch ein kümmerlicher Rest. Konservative Christen,
die noch an der Bibel festhalten wollen, sehen sich
einem  wahren  Labyrinth  aus  theologischen
Meinungen  und  Strömungen gegenüber,  das  sie
jeden  Tag  über  das  Internet  erreicht.  Viele
versuchen verzweifelt, den Durchblick zu behalten –
doch  was  passiert,  wenn sogar  die  Bibel,  die  als
Maßstab  dienen  sollte,  in  zahllosen  Varianten
vorliegt?

Die  Folgen  sind  fatal.  Der  Glaube  verliert  seine
Klarheit. Anstatt  sich  auf  die  Bibel  als
unerschütterliche  Wahrheit  zu  stützen,  zerstreiten

65



sich die Gläubigen über unzählige Auslegungen und
Übersetzungen.  Ganze  Gemeinden  verfallen  in
Irrlehren,  in  denen die grundlegendsten biblischen
Wahrheiten auf den Kopf gestellt werden.

Ich  habe  mich  intensiv  mit  den  verschiedenen
Glaubensrichtungen  beschäftigt  –  und  kann  mit
Überzeugung  sagen:  Es  gibt  nur  einen  wahren
Glauben. Es ist  der  Glaube,  der  das Wort  Gottes
unverfälscht bewahrt und danach handelt.

Das  war  einst  der  Protestantismus.  Doch  dieser
wurde Stück für Stück unterwandert. Heute erleben
wir,  wie  die  Evangelische  Kirche  Deutschlands
(EKD) offen ausruft, dass  „Gott ein Perverser sei20.
Dass man so etwas überhaupt aussprechen kann,
ist der Gipfel der Schamlosigkeit und zeigt, wie weit
sich der moderne Protestantismus bereits von der
biblischen Wahrheit entfernt hat.

Genau deshalb ist es so unfassbar wichtig, dass ihr
eure  Bibeln  prüft.  Viele  Gläubige  sind  sich  nicht
bewusst,  dass  es  gravierende  Unterschiede
zwischen  den  verschiedenen  Übersetzungen  gibt.
Manche Bibeln identifizieren Jesus hundertfach als
Gott und Retter, während andere ihn immer wieder

20 https://www.ndr.de/nachrichten/niedersachsen/Gott-ist-queer-
Landeskirche-stellt-sich-hinter-Pfarrer-aus-
Wiesmoor,pfarrer204.html

66



als bloßen Menschen darstellen. Manche bewahren
die  Wahrheit,  andere  manipulieren  sie  subtil  oder
lassen entscheidende Stellen ganz weg.

Was  passiert,  wenn  der  Leser  einer  solchen
verfälschten  Bibel  diese  Lücken  nicht  erkennt?
Er gerät in die Irre. Er wird dazu verleitet, biblische
Wahrheiten infrage zu stellen, die eigentlich klar und
eindeutig  sind.  Die  Bibel,  die  eigentlich  Gottes
unveränderliches  Wort  ist,  erscheint  ihm
widersprüchlich und unlogisch – und er zweifelt.

Es ist von so immenser Bedeutung, dass ihr eure
Bibeln  prüft,  dass  ihr  erkennt,  dass  es
unterschiedliche Lehren in unterschiedlichen Bibeln
gibt und dass nur eine davon wahrhaftig Jesus als
Gott und Retter dieser Welt identifiziert, während die
andere ihn hundertfach als Menschen deklariert und
Schlüsselstellen  der  Gottesidentität  Jesu
herauslässt und als unzuverlässig darstellt. Wo die
absurdesten Interpretationen mit  integriert  wurden,
die  der  gesamten biblischen Logik widersprechen.
Diese  Widersprüche,  die  hierdurch  entstehen,
lassen den ernsthaften Bibelleser  dann in  die  Irre
gehen, denn sie erkennen die Widerspruchsfreiheit
nicht mehr,  die Gottes Wesen ausmacht,  und das
Wort Gottes, denn die Bibel ist ein Teil Gottes.

Und genau hier beginnt der eigentliche Kampf.
67



In  diesem Buch werden wir  uns die  Unterschiede
zwischen den Bibeln genau ansehen.  Wir  werden
Vers  für  Vers  betrachten  –  nicht  alle,  aber  die
wichtigsten.  Diese  Verse  zeigen  uns,  wie
Bibelveränderungen  dazu  führen,  dass  die
Heilslehre verändert wird, dass Jesus entthront wird
und dass die Leser in die Irre gehen

Es ist an der Zeit, dass wir die Schrift prüfen. Denn
die Wahrheit steht auf dem Spiel.  Das Fundament
unseres Glaubens darf nicht bröckeln – sonst wird
das ganze Haus einstürzen.

Analyse

Verachtung des Menschen – Lk 14, 5
Ein scheinbar harmloser Unterschied in Lukas 14,5
zeigt,  wie sich die Bedeutung eines Verses durch
eine minimale Änderung verschieben kann.

68



Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Und er sprach zu ihnen: 
Wer unter euch, dessen 
Sohn oder Ochse in 
einen Brunnen fällt, zieht
ihn nicht sogleich heraus
am Tag des Sabbats?

Und er begann und 
sprach zu ihnen: Wer 
von euch, wenn ihm sein
Esel oder Ochse in den 
Brunnen fällt, wird ihn 
nicht sogleich 
herausziehen am Tag 
des Sabbats?

Jesus  hatte  einen  Wassersüchtigen  am  Sabbat
geheilt  und  wurde  dafür  von  den  Pharisäern
kritisiert.  Seine  Antwort  sollte  ihre  Doppelmoral
aufdecken.  In  der  Elberfelder  wird  das  Heilen  mit
der Rettung eines eigenen Kindes verglichen. Doch
dieser  Vergleich  ist  schwach,  denn  es  ist
selbstverständlich, dass ein Vater sein Kind rettet.
Dadurch verliert die Aussage ihre Schärfe.

In der Schlachter 2000 hingegen wird die Situation
zugespitzt:  Die  Pharisäer  verbieten  es,  einem
leidenden Menschen zu helfen, würden aber für ihr
eigenes Vieh am Sabbat  arbeiten,  wenn es ihnen
wirtschaftlichen Schaden erspart.

Die  Veränderung  nimmt  Jesu  Rüge  ihre  Härte.
Während er in der Schlachter 2000 die Heuchelei
der Pharisäer bloßstellt, wird in der Elberfelder eine
allgemeine  moralische  Frage  daraus.  Diese
Verschiebung  ist  nicht  zufällig,  sondern  entspricht

69



einem  Muster,  das  sich  durch  viele  moderne
Übersetzungen  zieht:  eine  Abschwächung  der
direkten Konfrontation mit Wahrheit.

Von Sünden befreit – Judas 1
Ein deutlicher Unterschied zeigt sich in Judas 1 
zwischen der Elberfelder Bibel und der Schlachter 
2000.

Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Judas, Knecht Jesu 
Christi, aber Bruder des 
Jakobus, den Berufenen,
die in Gott, dem Vater, 
geliebt und in Jesus 
Christus bewahrt sind:

Judas, Knecht Jesu 
Christi und Bruder des 
Jakobus, an die 
Berufenen, die durch 
Gott, den Vater, geheiligt
und in Jesus Christus 
bewahrt sind:

Der  wesentliche  Unterschied  liegt  im  Ausdruck
„geliebt“  (Elberfelder) gegenüber  „geheiligt“
(Schlachter 2000).

Die Aussage, dass Gläubige in Gott geliebt sind, ist
keine  Besonderheit,  da  Gott  die  gesamte
Menschheit liebt. Doch die Schlachter 2000 betont
stattdessen die  Heiligung,  also  die  Reinigung von
Sünde.  Diese  Unterscheidung  ist  von  zentraler
Bedeutung  für  das  Verständnis  der  Errettung.
Während  „geliebt“  lediglich  eine  emotionale

70



Beziehung beschreibt,  verweist  „geheiligt“  auf  den
Prozess  der  Reinigung  und  Absonderung  vom
sündigen Zustand.

Die  Heiligung  ist  ein  essenzieller  Bestandteil  der
Bekehrung.  Ohne  Heiligung  gibt  es  keine  echte
Umkehr. In  der  Elberfelder  wird  dieser  Aspekt
abgeschwächt, sodass die Bedeutung der Errettung
weniger auf die Veränderung des Menschen durch
Gott,  sondern  mehr  auf  eine  allgemeine  göttliche
Zuneigung reduziert wird. Damit geht ein zentrales
Element  der  christlichen  Lehre  verloren:  Die
Errettung  ist  nicht  nur  ein  Ausdruck  von  Gottes
Liebe,  sondern  eine  radikale  Veränderung  des
Menschen.

Geschwister – Mt. 18, 15 & Lk 17, 3
Matthäus 18, 15:

Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Wenn  aber  dein  Bruder
sündigt,  so  geh  hin,
überführe  ihn  zwischen
dir und ihm allein! Wenn
er auf dich hört, so hast
du  deinen  Bruder
gewonnen.

Wenn  aber  dein  Bruder
an dir gesündigt hat,  so
geh  hin  und  weise  ihn
zurecht unter vier Augen.
Hört er auf dich, so hast
du  deinen  Bruder
gewonnen. 

Lukas 17, 3:

71



Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Habt  acht  auf  euch
selbst:  Wenn  dein
Bruder sündigt, so weise
ihn zurecht, und wenn er
es bereut, so vergib ihm!

Habt  acht  auf  euch
selbst!  Wenn  aber  dein
Bruder  gegen  dich
sündigt,  so  weise  ihn
zurecht; und wenn es ihn
reut, so vergib ihm. 

Die  Elberfelder  spricht  allgemein  von  Sünde  und
fordert  dazu auf,  jeden zu ermahnen, der sündigt.
Die Schlachter 2000 hingegen stellt klar, dass es um
persönliche Verfehlungen gegen uns geht.  Das ist
ein entscheidender Unterschied.

Es steht uns nicht zu, allgemeine Sünden anderer
zurechtzuweisen oder gar zu vergeben. Wir können
nur  vergeben,  wenn  gegen  uns  gesündigt  wurde,
denn Vergebung setzt eine persönliche emotionale
Beteiligung  voraus.  Wer  sündigt,  ist  letztlich  Gott
Rechenschaft  schuldig  –  nur  er  kann  Vergebung
gewähren.

Diese  Unterscheidung  ist  wichtig,  weil  die
katholische Kirche durch ihre Priester das Konzept
der  allgemeinen  Sündenvergebung beansprucht.
Doch die Bibel macht klar: Nur Gott vergibt Sünden.
Indem die Elberfelder die persönliche Komponente
der  Sünde  abschwächt,  öffnet  sie  Raum für  eine
falsche theologische Praxis,  in der Menschen sich

72



anmaßen, über die Sünden anderer zu urteilen und
ihnen Vergebung zuzusprechen.

Das Vaterunser – Mt. 6, 13
Rev. Elberfelder Schlachter 2000
und führe uns nicht in 
Versuchung, sondern 
rette uns von dem 
Bösen!

Und führe uns nicht in 
Versuchung, sondern 
errette uns von dem 
Bösen. Denn dein ist das
Reich und die Kraft und 
die Herrlichkeit in 
Ewigkeit! Amen. 

Der erste Unterschied ist die Schlussformel, die in
der  Elberfelder  gänzlich fehlt.  Der  Lobpreis  „Denn
dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit
in  Ewigkeit!  Amen.“ wurde  entfernt,  obwohl  er  in
vielen Handschriften des Textus Receptus enthalten
ist  und  über  Jahrhunderte  fester  Bestandteil  des
Gebets war. Seine Streichung entzieht dem Gebet
den  abschließenden  Lobpreis  an  Gott  und
hinterlässt einen unvollständigen Eindruck.

Auch  die  Formulierung  „rette  uns“  (Elberfelder)
anstelle  von  „errette  uns“  (Schlachter  2000)
verändert den Schwerpunkt. „Rette uns“ klingt nach
einer bloßen Bitte um Hilfe,  während „errette uns“
eine  vollständige  Befreiung von  der  Macht  des
Bösen meint.

73



Diese  Kürzung  der  Doxologie  und  die
Abschwächung  der  Bitte  um  Errettung  entspricht
einem  Muster  vieler  moderner  Übersetzungen:
Wesentliche  Bestandteile  des  Wortes  Gottes
werden  entfernt  oder  verändert,  wodurch  zentrale
theologische Aussagen abgeschwächt werden.

Lukas 11, 2 – 4 sind ebenso betroffen.

Zorn verboten – Mt. 5, 22
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Ich  aber  sage  euch:
Schon  wer  auf  seinen
Bruder  oder  seine
Schwester zornig  ist,
gehört  vor  Gericht.  Wer
zu  seinem  Bruder  oder
seiner  Schwester  sagt:
Du Idiot,  gehört  vor das
oberste Gericht. Und wer
zu  seinem  Bruder  oder
seiner  Schwester sagt:
Geh  zum Teufel,  gehört
ins Feuer der Hölle.

 Ich  aber  sage  euch:
Jeder,  der  seinem
Bruder  ohne  Ursache
zürnt,  wird  dem  Gericht
verfallen sein.  Wer aber
zu  seinem  Bruder  sagt:
Raka!,  der  wird  dem
Hohen  Rat  verfallen
sein. Wer aber sagt: Du
Narr!,  der  wird  dem
höllischen  Feuer
verfallen sein. 

In der Guten Nachricht Bibel wird der gesamte Vers
so  verändert,  dass  jeglicher  Zorn  verboten
erscheint.  Doch  das  widerspricht  der  biblischen
Lehre.  Gott  selbst  empfindet  Zorn (z.  B.  Psalm
7,12), und auch Jesus zeigte gerechten Zorn, als er
74



die Händler aus dem Tempel trieb (Johannes 2,15-
16). Der Mensch darf zürnen, aber nicht sündigen
(Epheser 4,26).

Die  Schlachter  2000 enthält  eine  entscheidende
Klarstellung:  „ohne  Ursache“.  Damit  bleibt  die
Aussage  Jesu  im  biblischen  Kontext:
Unrechtmäßiger  Zorn  ist  sündig,  aber  gerechter
Zorn ist erlaubt.

Zusätzlich fällt  die  gendergerechte Sprache in der
Guten  Nachricht  Bibel  auf,  die  „Bruder“  durch
„Bruder  oder  Schwester“  ersetzt.  Diese
Modernisierung  ist  theologisch  unnötig  und
verändert den ursprünglichen Wortlaut.

Die Entfernung von „ohne Ursache“ führt  zu einer
extremen Verzerrung der  Aussage.  Sie stellt  Zorn
generell  als  Sünde  dar  und  schafft  damit  ein
unbiblisches  Bild.  Gott  gab  den  Menschen
Emotionen nicht, um sie zu verbieten, sondern um
sie richtig zu gebrauchen.

75



Juden sind verstockt – Apg. 13, 42
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Als  Paulus  und
Barnabas  aus  der
Synagoge  gingen,
wurden sie gebeten, am
folgenden Sabbat weiter
über  diese  Sache  zu
sprechen.

Als  aber  die  Juden  aus
der Synagoge gegangen
waren, baten die Heiden
darum, daß ihnen diese
Worte  [auch]  am
nächsten  Sabbat
verkündigt würden.

In  der  Guten  Nachricht  Bibel liegt  der  Fokus  auf
Paulus  und  Barnabas:  Sie  werden  gebeten,
weiterzupredigen, doch es bleibt unklar,  wer genau
sie darum bat. In der  Schlachter 2000 hingegen ist
es  klar,  dass  die  Heiden  warteten,  bis  die  Juden
gegangen  waren,  bevor  sie  sich  an  Paulus  und
Barnabas wandten.

Diese  Unterscheidung  ist  nicht  trivial.  In  der
biblischen Geschichte wird seit der  Steinigung des
Stephanus (Apostelgeschichte 7) deutlich, dass sich
die  jüdische  Führung  zunehmend  gegen  das
Evangelium  verhärtete.  Die  Schlachter  2000
bewahrt  diesen Kontext, indem sie zeigt,  dass  die
Heiden offenbar erst nach dem Weggang der Juden
das Wort ergreifen – möglicherweise aus Angst oder
Respekt vor jüdischem Widerstand.

76



Die  Gute  Nachricht  Bibel lässt  diesen  Aspekt  der
Verstockung völlig aus. Stattdessen klingt es so, als
ob es  keinen Widerstand gegeben hätte,  sondern
eine neutrale Weiterführung der Lehre geplant war.
Damit  wird die biblische Dynamik zwischen Juden
und  Heiden  in  dieser  entscheidenden  Phase  der
Apostelgeschichte verwischt.

Glaube an Wunder Joh. 5, 3 – 4
Rev. Elberfelder Schlachter 2000
In  diesen  lag  eine
Menge Kranker,  Blinder,
Lahmer, Dürrer.

In diesen lag eine große
Menge  von  Kranken,
Blinden,  Lahmen  und
Abgezehrten, welche auf
die  Bewegung  des
Wassers warteten. Denn
ein  Engel  stieg  zu
gewissen  Zeiten  in  den
Teich hinab und bewegte
das  Wasser.  Wer  nun
nach der Bewegung des
Wassers  zuerst
hineinstieg,  der  wurde
gesund,  mit  welcher
Krankheit  er  auch
geplagt war. 

Die Elberfelder erwähnt lediglich, dass dort Kranke
lagen,  während  die  Schlachter  2000  den

77



entscheidenden  Hintergrund  erklärt:  Der  Teich
Bethesda  war  bekannt  für  seine  heilenden
Wasserbewegungen, verursacht durch einen Engel.

Ohne  diesen  Zusatz  wird  unklar,  weshalb  der
Gelähmte  38  Jahre  dort  verbrachte  und  auf  ein
Wunder  wartete.  Die  Kürzung  entzieht  dem  Text
seinen  Zusammenhang  und  stellt  den  Mann  als
bloßen Langzeitkranken dar,  ohne sein Hoffen auf
göttliche Heilung zu erklären.

Kritiker  des  Textus  Receptus behaupten,  diese
Stelle diene der katholischen Heiligenverehrung und
Wallfahrtskultur.  Doch  das  eigentliche  Anliegen ist
klar:  Der  Mann  setzte  sein  Vertrauen  nicht  auf
Jesus,  sondern  auf  ein  äußeres  Zeichen. Diese
Szene zeigt,  dass Jesus nicht nur körperlich heilt,
sondern auch falsche Hoffnungen auf weltliche oder
mystische Wunder korrigiert.

Die Streichung dieser Verse entzieht dem Text seine
tiefere  Bedeutung  und  schwächt  das  Verständnis
des Wunders am Teich Bethesda.

78



Jesus der Lügner? – Joh. 7, 8
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Zieht doch ihr zu diesem 
Fest hinauf! Ich gehe 
nicht zum Fest, weil 
meine Zeit noch nicht da 
ist.

Geht ihr hinauf zu 
diesem Fest; ich gehe 
noch nicht zu diesem 
Fest hinauf, denn meine 
Zeit ist noch nicht erfüllt. 

In der  Guten Nachricht Bibel sagt Jesus eindeutig,
dass  er  nicht  zum  Fest  geht. Doch  später  in
Johannes  7,10 geht  er  dennoch  –  scheinbar
entgegen  seiner  eigenen  Aussage.  Damit  stellt
diese Übersetzung Jesus als Lügner dar.

Die Schlachter 2000 fügt jedoch ein entscheidendes
Wort  hinzu:  „noch“.  Jesus  sagt  also,  dass  er  zu
diesem Zeitpunkt nicht hinaufgehen wird, weil seine
Zeit noch nicht erfüllt ist. Und genau das geschieht:
Er  geht  später,  aber  nicht  öffentlich,  sondern
verborgen.

Diese Änderung ist nicht trivial. Die Eliminierung des
Wortes „noch“ in modernen Übersetzungen verzerrt
den Text so, dass Jesus nicht mehr als vollkommen
wahrhaftig erscheint. Doch die Bibel lehrt,  dass er
ohne Sünde war (Hebräer 4,15).

Die Korrektheit des Textus Receptus zeigt sich hier
deutlich.  Die  Schlachter  2000  bewahrt  Jesu

79



Integrität,  während  moderne  Übersetzungen  ihn
fälschlicherweise  als  widersprüchlich  oder  sogar
unzuverlässig darstellen.

Unaufmerksam – Apg. 13, 19 – 20
Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Und nachdem er sieben 
Nationen im Land 
Kanaan vertilgt hatte, 
ließ er sie deren Land 
erben für  etwa ⟨ ⟩
vierhundertfünfzig Jahre.
Und danach gab er 
ihnen Richter bis zu 
Samuel, dem Propheten.

und er vertilgte sieben 
Heidenvölker im Land 
Kanaan und teilte unter 
sie deren Land nach 
dem Los. Und danach, 
während etwa 450 
Jahren, gab er ihnen 
Richter bis zu Samuel, 
dem Propheten. 

Der  Unterschied  liegt  in  der  Platzierung  der  450
Jahre.  Die  Elberfelder  deutet  an,  dass  nach  der
Eroberung  Kanaans  450  Jahre  vergehen,  bevor
Richter und Propheten eingesetzt wurden. Doch das
widerspricht dem Alten Testament, denn die Richter
wirkten innerhalb dieser Zeitspanne, nicht erst nach
ihr.

Die  Schlachter 2000 gibt  den korrekten biblischen
Ablauf  wieder:  Nach  der  Eroberung  des  Landes
begann  die  Zeit  der  Richter,  die  etwa  450  Jahre
andauerte (Richter bis Samuel). Dies bestätigt sich
durch  einen  Vergleich  mit  1.  Könige  6,1,  wo  der

80



Zeitraum zwischen dem Auszug aus Ägypten und
dem  Bau  des  Tempels  mit  etwa  480  Jahren
angegeben wird.

Die  Formulierung  der  Elberfelder  führt  zu  einem
unbiblischen  Zeitablauf.  Die  Schlachter  2000
hingegen bleibt treu zur biblischen Chronologie und
zeigt die richtige Reihenfolge der Ereignisse.

Dies  könnte  durchaus  auf  einen  Abschreibefehler
hindeuten.

Eingebung gekürzt – Apg. 18, 21
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Wenn Gott es will, werde
ich zu euch 
zurückkommen, sagte er
und nahm Abschied.

sondern nahm Abschied 
von ihnen, indem er 
sprach: Ich muß unter 
allen Umständen das 
bevorstehende Fest in 
Jerusalem feiern; ich 
werde aber wieder zu 
euch zurückkehren, so 
Gott will! Und er segelte 
von Ephesus ab; 

Die  Elimination  der  Worte  „Ich  muss  unter  allen
Umständen das bevorstehende Fest  in  Jerusalem
feiern“ nimmt dem Text eine entscheidende göttliche
Eingebung.  Paulus wusste durch den Geist Gottes,
dass sein Weg ihn nach Jerusalem führen würde,

81



was letztlich dazu beitrug, dass er nach Rom kam
(Apg. 23,11).

Die Gute Nachricht Bibel reduziert den Vers auf eine
allgemeine Aussage über seine mögliche Rückkehr,
während  die  Schlachter  2000 zeigt,  dass  Paulus
unter göttlicher Führung stand.

Diese  Kürzung  passt  in  ein  Muster  moderner
Übersetzungen,  in  denen  Hinweise  auf  Gottes
direkte Leitung abgeschwächt oder entfernt werden.
Dadurch entsteht der Eindruck, Paulus hätte seine
Pläne  aus  eigener  Überlegung  getroffen,  anstatt
durch  eine  klare  göttliche  Eingebung  geleitet  zu
sein.  Doch  die  Apostelgeschichte  bezeugt  immer
wieder,  dass Gott  Paulus durch Visionen und den
Heiligen Geist führte (Apg. 16,9; 23,11).

Die  Streichung  dieser  entscheidenden  Passage
nimmt dem Leser die Möglichkeit, zu erkennen, wie
Gott  Paulus’  Weg  lenkte  und  seine  Mission
bestimmte.

82



Diesmal der Geist – Apg. 18, 5
Hoffnung für alle Schlachter 2000
Als dann Silas und 
Timotheus aus 
Mazedonien eintrafen, 
setzte Paulus seine 
ganze Zeit dafür ein, um 
Gottes Botschaft zu 
verkünden und den 
Juden zu bezeugen, 
dass Jesus der von Gott 
versprochene Retter ist.

Als aber Silas und 
Timotheus aus 
Mazedonien ankamen, 
wurde Paulus durch den 
Geist gedrängt, den 
Juden zu bezeugen, daß
Jesus der Christus ist. 

Der zentrale Unterschied liegt in der Formulierung
„wurde Paulus durch den Geist gedrängt“, die in der
Schlachter 2000 erhalten bleibt, in der Hoffnung für
alle jedoch fehlt.  Stattdessen klingt  es  so,  als  ob
Paulus  aus eigener Entscheidung seine ganze Zeit
der Verkündigung widmete.

Die  Streichung  des  Heiligen  Geistes aus  dieser
Stelle ist problematisch, denn die Apostelgeschichte
zeigt immer wieder, dass Paulus  nicht aus eigener
Initiative,  sondern durch  den Geist  Gottes geleitet
wurde.  Es  ist  wie  beim  vorherigen  Vers.  Paulus
scheint  aus  sich  und  nicht  durch  Gott  geleitet  zu
agieren.

83



Segen des Evangeliums – Röm. 15, 29
Luther 2017 Schlachter 2000
Ich weiß aber: Wenn ich 
zu euch komme, werde 
ich mit dem vollen Segen
Christi kommen.

Ich weiß aber, daß, wenn
ich zu euch komme, ich 
mit der Segensfülle des 
Evangeliums von 
Christus kommen werde.

Der Unterschied liegt in der  Klarstellung, worin der
Segen besteht. Die Schlachter 2000 betont explizit,
dass es sich um die  Segensfülle des Evangeliums
handelt,  während  die  Luther  2017  nur  allgemein
vom „vollen Segen Christi“ spricht.

Diese  Kürzung  führt  zu  einer  theologischen
Verwässerung.  Während  die  Schlachter  2000
deutlich macht,  dass  die Fülle des Evangeliums –
also die Lehre von Errettung, Gnade und Wahrheit –
das eigentliche Geschenk ist, klingt die Luther 2017
eher nach einem allgemeinen, unbestimmten Segen
Christi.

Diese Veränderung beeinflusst das Verständnis von
Paulus'  Mission.  Er  brachte  nicht  nur  eine
allgemeine göttliche Segnung mit sich, sondern das
Evangelium in  seiner  ganzen  Kraft  und  Wahrheit.
Das  Evangelium  ist  der  wahre  Segen,  der
Veränderung und Leben bringt.
84



Durch die Abschwächung dieser Formulierung in der
Luther  2017  geht  ein  wesentlicher  Aspekt  der
Botschaft verloren:  Nicht irgendein Segen steht im
Mittelpunkt,  sondern  die  ganze  Kraft  des
Evangeliums Jesu Christi.

Standfestigkeit – 1. Johannes 5, 13
Luther 2017 Schlachter 2000
Das habe ich euch 
geschrieben, damit ihr 
wisst, dass ihr das ewige
Leben habt, die ihr 
glaubt an den Namen 
des Sohnes Gottes.

Dies habe ich euch 
geschrieben, die ihr 
glaubt an den Namen 
des Sohnes Gottes, 
damit ihr wißt, daß ihr 
ewiges Leben habt, und 
damit ihr [auch weiterhin]
an den Namen des 
Sohnes Gottes glaubt. 

Der  Unterschied  liegt  in  der  Ermutigung  zur
Standhaftigkeit  im  Glauben.  Während  die  Luther
2017  nur  feststellt,  dass  die  Gläubigen  ewiges
Leben haben, betont die Schlachter 2000 zusätzlich,
dass  sie  auch  weiterhin  im  Glauben  bleiben
müssen.

Diese Änderung ist kein unwichtiges Detail, sondern
beeinflusst die biblische Lehre zur Beständigkeit des
Glaubens. Die Bibel macht immer wieder deutlich,
dass  der  Glaube  nicht  nur  ein  einmaliger  Akt  ist,

85



sondern  bis  zum Ende festgehalten  werden muss
(Matthäus 24,13; Hebräer 3,14).

Die  Schlachter  2000  bewahrt  diesen  wichtigen
Gedanken und stellt klar, dass das ewige Leben mit
einem  fortwährenden  Festhalten  an  Christus
verbunden ist.  Die  Luther  2017 hingegen verkürzt
den Vers so, dass diese Dringlichkeit verloren geht.

Dadurch entsteht  der  Eindruck,  als  sei  das ewige
Leben allein durch einen vergangenen Glaubensakt
gesichert,  ohne  dass  es  eines  beständigen,
standhaften Glaubens bedarf. Diese Verwässerung
nimmt dem Vers seine ermutigende und mahnende
Kraft.

Der Geist Gottes – 1. Korinther 2, 10
Luther 2017 Schlachter 2000
Uns aber hat es Gott 
offenbart durch den 
Geist; denn der Geist 
erforscht alle Dinge, 
auch die Tiefen Gottes.

Uns aber hat es Gott 
geoffenbart durch seinen
Geist; denn der Geist 
erforscht alles, auch die 
Tiefen Gottes. 

Der  Unterschied  liegt  in  der  Formulierung  „durch
den Geist“  (Luther  2017)  vs.  „durch seinen Geist“
(Schlachter 2000).

86



Während die Luther 2017 allgemein von „dem Geist“
spricht,  stellt  die  Schlachter  2000  eindeutig  klar,
dass es sich um den Geist Gottes handelt. Das ist
von zentraler Bedeutung, denn nicht jeder Geist ist
von Gott (1. Johannes 4,1).

Die Bibel warnt davor, dass es auch andere Geister
gibt,  die  nicht  von  Gott  stammen.  Ohne  die
präzisierende  Klarstellung  könnte  man  den  Vers
fehlinterpretieren, als ob jegliche geistige Eingebung
göttlicher  Natur  sei.  Die  Schlachter  2000 lässt
keinen  Zweifel  daran,  dass  es  ausschließlich  der
Geist Gottes ist, der Erkenntnis offenbart.

Diese scheinbar kleine Änderung zeigt ein Muster in
modernen  Übersetzungen:  Unklarheiten  über  die
göttliche  Führung  werden  zugelassen,  wodurch
zentrale theologische Aussagen abgeschwächt oder
offen für Fehlinterpretationen werden.

Abendmahl – 1. Kor. 11, 24 & 11, 29
Die  Veränderungen  in  1.  Korinther  11,24  und  1.
Korinther  11,29  zeigen  eine  klare  Abschwächung
der Bedeutung des Abendmahls in der Luther 2017,
während die Schlachter 2000 die zentrale Botschaft
bewahrt.

87



1. Korinther 11,24

Luther 2017 Schlachter 2000
dankte und brach’s und 
sprach: Das ist mein 
Leib für euch; das tut zu 
meinem Gedächtnis.

und dankte, es brach 
und sprach: Nehmt, eßt! 
Das ist mein Leib, der für
euch gebrochen wird; 
dies tut zu meinem 
Gedächtnis! 

Die  Luther 2017 lässt zwei zentrale Aspekte weg:
die Aufforderung „Nehmt, esst!“ und den Hinweis
darauf,  dass  Jesu  Leib  „gebrochen“  wurde.
Dadurch wird  das Abendmahl  weniger  als  aktives
Bekenntnis  zum  Kreuzestod  Christi  verstanden,
sondern eher als symbolische Erinnerung. 

1. Korinther 11,29

Luther 2017 Schlachter 2000
Denn wer isst und trinkt 
und nicht bedenkt, 
welcher Leib es ist, der 
isst und trinkt sich selber
zum Gericht.

denn wer unwürdig ißt 
und trinkt, der ißt und 
trinkt sich selbst ein 
Gericht, weil er den Leib 
des Herrn nicht 
unterscheidet. 

Auch hier wird eine  klare Warnung abgeschwächt.
Die  Luther  2017 formuliert  vage,  dass  man
bedenken solle, „welcher Leib es ist“, während die

88



Schlachter  2000 konkretisiert,  dass  es  um  die
würdige oder unwürdige Teilnahme geht. Die Worte
„unwürdig“ und  „weil  er  den Leib  des Herrn nicht
unterscheidet“ fehlen. Dadurch wird die Ermahnung
zur Ehrfurcht vor dem Abendmahl entkräftet.

Beide Veränderungen folgen demselben Muster: Die
Luther 2017 verwässert die Verantwortung der 
Gläubigen beim Abendmahl. Während die 
Schlachter 2000 klar macht, dass es um das Opfer 
Jesu und die angemessene Haltung beim 
Abendmahl geht, wird in der Luther 2017 die Feier 
des Mahls zu einer bloßen Erinnerung, ohne den 
deutlichen Hinweis auf das Kreuzesgeschehen und 
die Verantwortung des Teilnehmers. Dadurch geht 
die Schärfe der ursprünglichen biblischen Lehre 
verloren.

Heiligung – 2. Pet. 1, 21 & 2. Kor. 5, 17
Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Denn niemals wurde 
eine Weissagung durch 
den Willen eines 
Menschen 
hervorgebracht, sondern
von Gott her redeten 
Menschen, getrieben 
von Heiligem Geist.

Denn niemals wurde 
eine Weissagung durch 
menschlichen Willen 
hervorgebracht, sondern 
vom Heiligen Geist 
getrieben haben die 
heiligen Menschen 
Gottes geredet. 

89



Werkzeuge Gottes

Hier  fehlt  in  der  Elberfelder eine  wesentliche
Klarstellung: Wer waren die Menschen, die von Gott
sprachen? Die  Schlachter  2000 macht
unmissverständlich  klar,  dass  es  sich  um  „heilige
Menschen Gottes“ handelte – also um solche, die
von Gott speziell dazu bestimmt und durch seinen
Geist geführt wurden.

Die Elberfelder lässt offen, wer sprach, wodurch es
theoretisch  auch  unheilige  oder  gewöhnliche
Menschen gewesen sein könnten. Dadurch wird die
göttliche  Auserwählung  und  Heiligung  der
Propheten nicht mehr ausdrücklich bekräftigt.

Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Darum: Ist jemand in 
Christus, so ist er eine 
neue Kreatur; das Alte 
ist vergangen, siehe, 
Neues ist geworden.

Darum: Ist jemand in 
Christus, so ist er eine 
neue Schöpfung; das 
Alte ist vergangen; 
siehe, es ist alles neu 
geworden! 

Zwei entscheidende Unterschiede fallen hier auf:

1. „Kreatur“  (Elberfelder)  vs.  „Schöpfung“
(Schlachter  2000)
Der  Begriff  „Kreatur“ (lateinisch  creatura)
betont  nur  die  Existenz  einer  geschaffenen

90



Sache,  während  „Schöpfung“ (creatio)  eine
bewusste Neugestaltung durch den Schöpfer
beschreibt. Die Schlachter 2000 bewahrt die
tiefere  Bedeutung,  dass  ein  Mensch  in
Christus  nicht  nur  verändert  wird,  sondern
durch Gottes Macht völlig neu geschaffen ist.

2. „Neues  ist  geworden“  vs.  „es  ist  alles  neu
geworden!“
Die  Elberfelder  formuliert  nur  vage,  dass
„Neues geworden“  sei  –  ohne klarzustellen,
was sich genau verändert hat. Die Schlachter
2000 macht  es  eindeutig:  „Es  ist  alles  neu
geworden!“ Das unterstreicht die vollständige
Veränderung eines Gläubigen durch Christus
– eine vollkommene Wiedergeburt (Johannes
3,3).

Beide Veränderungen zeigen ein Muster moderner
Übersetzungen:

• Die besondere Heiligung und Auserwählung
von Gottes Werkzeugen wird abgeschwächt.

• Die radikale Erneuerung durch Christus wird
vager formuliert.

Während  die  Schlachter  2000 die  klare  göttliche
Führung,  Heiligung  und  vollkommene  Erneuerung
des Gläubigen beibehält, lässt die  Elberfelder Bibel

91



diese  zentralen  Aspekte  in  einer  weicheren,
unpräziseren Formulierung verschwimmen.

Heilslehre verfälscht
Nun kommen einige Verse, die sich mit der 
Veränderung der Heilslehre befassen.

Wort als Lebensgrundlage – Lk. 4, 4
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Aber Jesus gab ihm zur 
Antwort: Es heißt in der 
Schrift: Der Mensch lebt 
nicht nur von Brot.

Und Jesus antwortete 
ihm und sprach: Es steht
geschrieben: Der 
Mensch lebt nicht vom 
Brot allein, sondern von 
einem jeglichen Wort 
Gottes. 

Die  NGÜ kürzt  die  Aussage  drastisch,  indem  sie
„sondern  von  einem  jeglichen  Wort  Gottes“
weglässt.  Dadurch  bleibt  nur  eine  allgemeine
Feststellung,  dass der  Mensch  nicht  nur von Brot
lebt, ohne eine Alternative zu nennen.

Doch der  zweite Teil  des Verses ist  entscheidend,
denn  Jesus macht klar, dass das Wort Gottes die
eigentliche  Lebensgrundlage  ist.  Ohne  diesen
Zusatz fehlt die essentielle Aussage: Der Mensch ist
auf  das Wort  Gottes  angewiesen,  um geistlich  zu
leben.
92



Diese  Veränderung  ist  besonders  schwerwiegend,
weil Jesus hier mit einer direkten Schriftstelle aus 5.
Mose 8,3 antwortet. Durch die Kürzung in der NGÜ
wird  nicht  nur  der  biblische  Zusammenhang
verwischt,  sondern  die  zentrale  Bedeutung  des
Wortes  Gottes  als  geistliches  Fundament
abgeschwächt.

Die Schlachter  2000 bewahrt  die  volle  Bedeutung
des Verses und macht deutlich: Das Wort Gottes ist
für  den  Menschen  ebenso  lebensnotwendig  wie
Brot. Die  Neue  Genfer  Übersetzung  hingegen
reduziert  die  Aussage  auf  eine  unvollständige
Feststellung,  die  keine  klare  geistliche  Botschaft
mehr enthält.  Diese Abschwächung ist eine direkte
Verfälschung der  Heilslehre,  denn sie  nimmt  dem
Wort Gottes seine zentrale Rolle als Lebensquelle.

Wandel in Christus – Röm. 8, 1
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Müssen wir denn nun 
noch damit rechnen, 
verurteilt zu werden? 
Nein, für die, die mit 
Jesus Christus 
verbunden sind, gibt es 
keine Verurteilung mehr.

So gibt es jetzt keine 
Verdammnis mehr für 
die, welche in Christus 
Jesus sind, die nicht 
gemäß dem Fleisch 
wandeln, sondern 
gemäß dem Geist. 

93



Die  NGÜ entfernt  den zweiten Teil  des Verses,  in
dem  eine klare Bedingung für die Freiheit von der
Verdammnis  genannt  wird:  „die  nicht  gemäß dem
Fleisch wandeln, sondern gemäß dem Geist.“

Diese  Streichung  verändert  die  gesamte  Aussage
des  Verses.  Während  die  Schlachter  2000 zeigt,
dass  es  keine  Verdammnis  für  jene  gibt,  die  im
Geist wandeln, erweckt die NGÜ den Eindruck, dass
die  Verdammnis  grundsätzlich  für  alle  entfällt,  die
sich „mit Christus verbunden fühlen“ – unabhängig
von ihrem Wandel.

Das widerspricht dem gesamten Kontext von Römer
8,  der  betont,  dass  Gläubige  nicht  im sündhaften
Fleisch  leben  dürfen,  sondern  durch  den  Geist
verändert werden müssen (Röm. 8,4-9).

Die  NGÜ  verwässert  eine  zentrale  biblische
Wahrheit: Erlösung  bedeutet  nicht  nur  eine
rechtliche  Freisprechung,  sondern  auch  eine
Umgestaltung  des  Lebens. Die  Schlachter  2000
bleibt beim ursprünglichen Text und macht deutlich:
Nur  diejenigen,  die  sich  vom  Geist  Gottes  leiten
lassen, sind wirklich frei von Verdammnis. Die NGÜ
hingegen  öffnet  die  Tür  für  eine  Heilslehre  ohne
Umkehr,  die  jegliche  Forderung  nach  einem
veränderten Leben in Christus ausklammert.

94



Beschneidung in Christus – Gal. 6, 15
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Worauf es nämlich 
ankommt, ist weder 
Beschnittensein noch 
Unbeschnittensein. 
Entscheidend ist nur 
eins: ein neues 
Geschöpf zu sein.

Denn in Christus Jesus 
gilt weder Beschneidung 
noch Unbeschnittensein 
etwas, sondern eine 
neue Schöpfung. 

Die  NGÜ  verändert  die  Aussage  grundlegend,
indem sie das zentrale Element „in Christus Jesus“
vollständig  entfernt.  Dadurch  wird  die  Grundlage
dieser neuen Schöpfung unklar. Woher kommt diese
Erneuerung? Was bewirkt sie?

Die  Schlachter 2000 macht dagegen deutlich, dass
die neue Schöpfung nur in Christus Jesus entsteht.
Ohne  diese  Klarstellung  könnte  man  in  der  NGÜ
den  Eindruck  gewinnen,  dass  es  allein  um  eine
innere  Veränderung  oder  eine  persönliche
Erfahrung geht, während die Bibel lehrt, dass echte
Erneuerung  nur  durch  Christus  geschieht (2.
Korinther 5,17).

Die Streichung der Worte „gilt etwas“ in der NGÜ ist
ebenfalls problematisch. Die Schlachter 2000 zeigt
klar, dass Beschneidung und Unbeschnittensein vor

95



Gott  bedeutungslos  sind,  während  die  NGÜ  die
Aussage nur als allgemeine Feststellung formuliert.

Die  NGÜ  schwächt  die  zentrale  Botschaft  der
Heilslehre  ab: Die  wahre  Erneuerung  geschieht
nicht einfach so, sondern nur in Christus. Während
die  Schlachter  2000 die  theologische  Klarheit
bewahrt,  lässt  die  NGÜ  die  entscheidende
Verbindung zur Erlösung durch Jesus Christus offen
– und damit wird das Evangelium verwässert.

Vision oder nicht? – Kol. 2, 18
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Lasst euch das Heil von 
niemand absprechen, 
der sich darin gefällt, in 
vorgespielter Demut 
nicht Gott selbst 
anzubeten, sondern die 
Engel, und der sich dafür
auf irgendwelche 
Visionen beruft, die er 
angeblich gehabt hat. 
Die selbstsüchtige 
Einstellung solcher 
Menschen bringt sie 
dazu, sich ohne jeden 
Grund aufzuspielen,

Laßt nicht zu, daß euch 
irgend jemand um den 
Kampfpreis bringt, indem
er sich in Demut und 
Verehrung von Engeln 
gefällt und sich in 
Sachen einläßt, die er 
nicht gesehen hat, wobei
er ohne Grund 
aufgeblasen ist von 
seiner fleischlichen 
Gesinnung, 

96



Der zentrale Unterschied liegt in der  Frage, ob die
angesprochenen  Personen  tatsächlich  Visionen
hatten oder nicht.

Die  Schlachter  2000 macht  deutlich,  dass  diese
Menschen  sich mit  Dingen befassen, die sie nicht
gesehen haben – sprich:  ihre „Visionen“ sind nicht
echt. Paulus  warnt  davor,  dass sie  sich über  ihre
angeblichen  Erfahrungen  aufblähen,  obwohl  sie
nichts Wahres empfangen haben.

Die  NGÜ  hingegen  verdreht  diese  Aussage  ins
Gegenteil und behauptet, dass sich diese Menschen
auf  Visionen  berufen,  die  sie  angeblich  gehabt
haben. Das bedeutet, dass sie tatsächlich Visionen
hatten  –  aber  dass  deren  göttliche  Herkunft
angezweifelt wird. Doch das ist nicht, was der Text
sagt. Paulus erklärt, dass  sie Dinge lehren, die sie
gar  nicht  gesehen haben,  und sich nur  aus Stolz
aufblähen.

Die  NGÜ verändert die ursprüngliche Aussage des
Verses  komplett. Während  die  Schlachter  2000
zeigt,  dass  diese  falschen  Lehrer  keine  echten
Visionen hatten, behauptet die NGÜ, dass sie zwar
Visionen  hatten,  diese  aber  nur  zur
Selbstverherrlichung  nutzen.  Diese  Veränderung
öffnet  Tür  und Tor  für  mystische Erfahrungen und
subjektive Offenbarungen, die mit der Wahrheit der

97



Schrift  konkurrieren.  Doch  Paulus  macht  klar:  Es
gibt  keine  göttliche  Grundlage  für  das,  was  sie
behaupten – ihre Visionen sind nicht real.

Nicht jedem... – 1. Thess. 5, 27
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Ich mache es euch vor 
dem Herrn zur Pflicht, 
diesen Brief allen 
Geschwistern 
vorzulesen.

Ich beschwöre euch bei 
dem Herrn, daß dieser 
Brief allen heiligen 
Brüdern vorgelesen wird.

Der  Unterschied  liegt  in  der  Präzisierung  der
Adressaten. Während die NGÜ allgemein von „allen
Geschwistern“  spricht,  macht  die  Schlachter  2000
deutlich,  dass  dieser  Brief  den  „heiligen  Brüdern“
vorgelesen werden soll.

Diese Unterscheidung ist wesentlich, denn „heilige
Brüder“  bezieht  sich  auf  wahre  Gläubige,  die  in
Christus geheiligt  sind. Die NGÜ verwässert  diese
klare  Definition  und  erweitert  den  Kreis  auf  „alle
Geschwister“,  was  eine  allgemeine  Zugehörigkeit
suggeriert,  unabhängig  von  geistlicher  Reife  oder
wahrer Heiligung.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  den  biblischen
Gedanken, dass die Briefe an die Gemeinde primär
98



für die Heiligen – die wahren Gläubigen – bestimmt
sind.  Die  NGÜ hingegen  schwächt  diese
Einschränkung  ab,  sodass  der  Eindruck  entsteht,
dass  jeder den Brief  hören solle,  unabhängig von
seiner  geistlichen  Stellung.  Dadurch  geht  die
Betonung  der  Heiligung  und  Absonderung  des
wahren Volkes Gottes verloren.

Glaube und Werke – Jak. 2, 18
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Vielleicht hält mir jemand
entgegen: Der eine hat 
eben den Glauben und 
der andere die Taten. 
Wirklich? Wie willst du 
mir denn deinen 
Glauben beweisen, 
wenn die 
entsprechenden Taten 
fehlen? Ich dagegen 
kann dir meinen 
Glauben anhand von 
dem beweisen, was ich 
tue.

Da wird dann einer 
sagen: Du hast Glauben,
und ich habe Werke. 
Beweise mir doch deinen
Glauben aus deinen 
Werken, und ich werde 
dir aus meinen Werken 
meinen Glauben 
beweisen!

Unterschiede und Bedeutung
1. Die  NGÜ  verändert  die

Argumentationsstruktur

99



In  der  NGÜ klingt  es  so,  als  sei  das  eine
persönliche  Auseinandersetzung:  „Vielleicht
hält mir jemand entgegen…“. Das klingt nach
einer Debatte zwischen zwei Personen. Die
Schlachter  2000 hingegen  bewahrt  den
ursprünglichen  Dialogstil  von  Jakobus,  in
dem  er  eine  hypothetische  Aussage  eines
anderen  aufgreift  und  mit  einer
Gegenforderung kontert.

2. Der  Fokus  auf  Beweisführung  wird
abgeschwächt
In der  NGÜ lautet die Frage:  „Wie willst  du
mir denn deinen Glauben beweisen, wenn die
entsprechenden  Taten  fehlen?“ Damit  wird
der  Fokus  allein  auf  den  Glaubensbeweis
gelegt.  Doch  die  Schlachter  2000 bewahrt
den  Kern  der  Aussage:  „Beweise  mir  doch
deinen Glauben aus deinen Werken, und ich
werde  dir  aus  meinen  Werken  meinen
Glauben  beweisen!“ Hier  wird  klar,  dass
beide  Aspekte  –  Glaube  und  Werke  –
untrennbar zusammengehören.

3. Die  direkte  Herausforderung  geht  verloren
In  der  Schlachter  2000 wird  eine
wechselseitige  Prüfung dargestellt.  Die
Formulierung  „Beweise  mir  doch  deinen

100



Glauben“ ist eine klare Aufforderung, die den
Glauben  mit  Werken  zu  untermauern.  Die
NGÜ verwässert diese Herausforderung und
formuliert  es  weicher,  indem  sie  nur  eine
allgemeine  Aussage  über  Beweisführung
trifft.

Die  NGÜ verändert  den Charakter  dieses Verses:
Die  herausfordernde  Logik  von  Jakobus  wird
abgeschwächt,  indem  er  als  bloße  rhetorische
Frage formuliert wird. Die  Schlachter 2000 bewahrt
hingegen  die  zentrale  biblische  Wahrheit:  Glaube
und Werke sind untrennbar miteinander verbunden.
Ein Glaube ohne Werke ist tot (Jakobus 2,26), und
nur durch Werke wird der wahre Glaube sichtbar.

Diese Veränderung passt  in  ein  Muster  moderner
Übersetzungen,  in  denen  die  klare,  konfrontative
Sprache der Schrift abgemildert wird. Doch gerade
in diesem Kapitel betont Jakobus die Notwendigkeit
eines lebendigen Glaubens, der sich in Taten zeigt –
eine  Wahrheit,  die  die  Schlachter  2000 bewahrt,
während die NGÜ sie abschwächt.

101



Der tote Glaube – Jak. 2, 26
Neue Genfer Übers. Schlachter 2000
Willst du denn nicht 
begreifen, du 
unverständiger Mensch, 
dass der Glaube ohne 
Taten nutzlos ist?

Willst du aber erkennen, 
du nichtiger Mensch, 
daß der Glaube ohne die
Werke tot ist? 

Ein  entscheidender  Unterschied  zeigt  sich  in
Jakobus  2,26,  wo  die  Neue  Genfer  Übersetzung
eine theologisch bedeutende Aussage abschwächt.
Während die Schlachter 2000 klar formuliert,  dass
ein  Glaube  ohne  Werke  tot ist,  spricht  die  NGÜ
lediglich davon, dass er nutzlos sei. Doch zwischen
„tot“  und  „nutzlos“  besteht  ein  fundamentaler
Unterschied.  Ein  nutzloser  Glaube  könnte
theoretisch  noch existieren,  ist  aber  ineffektiv.  Ein
toter  Glaube hingegen ist  nicht  real,  sondern  leer
und wertlos. Jakobus betont, dass ein Glaube ohne
Werke  keine  echte  Errettung  bewirkt.  Die  NGÜ
hingegen  lässt  Raum  für  die  Vorstellung,  dass
Glaube zwar keine Werke hervorbringen muss, aber
dennoch irgendwie vorhanden sein könnte.

Auch  die  Anrede  wird  verändert.  Während  die
Schlachter  2000  von  einem „nichtigen  Menschen“
spricht, der die Notwendigkeit von Werken leugnet,
102



bezeichnet  die  NGÜ ihn  als  „unverständig“.  Doch
„nichtig“  weist  auf  eine  geistliche  Leere  und
Bedeutungslosigkeit hin,  während  „unverständig“
nur mangelnde Einsicht impliziert.  Dadurch verliert
der  Vers  seine  Schärfe  und  die  klare  biblische
Warnung wird abgemildert.

Diese Veränderung zeigt eine typische Entwicklung
in modernen Übersetzungen: Die klare Lehre über
die  Untrennbarkeit  von  Glaube  und  Werken  wird
verwässert.  Doch  Jakobus  macht  deutlich:  Ohne
Werke gibt es keinen lebendigen Glauben. Wer das
nicht erkennt, täuscht sich selbst.

103



Jesus - Anfang und Ende – Off. 1, 11
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Sie sagte: Schreib das, 
was du siehst, in ein 
Buch, und schicke es an 
die sieben Gemeinden in
Ephesus, Smyrna, 
Pergamon, Thyatira, 
Sardes, Philadelphia und
Laodizea!

die sprach: Ich bin das A 
und das O, der Erste und
der Letzte! und: Was du 
siehst, das schreibe in 
ein Buch und sende es 
den Gemeinden, die in 
Asia sind: nach Ephesus
und nach Smyrna und 
nach Pergamus und 
nach Thyatira und nach 
Sardes und nach 
Philadelphia und nach 
Laodizea!

Ein besonders schwerwiegender Unterschied zeigt
sich  in  Offenbarung  1,11,  wo  die  Gute  Nachricht
Bibel  (GNB) eine  wesentliche  Christusaussage
völlig entfernt.

Während die  Schlachter 2000 klar überliefert, dass
Jesus spricht:  „Ich bin das A und das O, der Erste
und der Letzte!“, fehlt diese entscheidende Aussage
in  der  Guten  Nachricht  Bibel vollständig.
Stattdessen setzt  die  GNB mit  der  Anweisung  an
Johannes  ein,  die  Offenbarung  niederzuschreiben
und an die Gemeinden zu senden.

104



Diese  Kürzung  nimmt  dem  Vers  seine  zentrale
christologische Bedeutung.  „Ich bin das A und das
O,  der  Erste  und  der  Letzte“ ist  eine  direkte
Selbstoffenbarung  Jesu  Christi,  in  der  er  sich  als
ewiger Anfang und Vollender aller Dinge bezeichnet.
Diese Worte finden sich auch in Offenbarung 22,13,
wo  Jesus  sich  erneut  als  Anfang  und  Ende,  das
Alpha  und  das  Omega offenbart.  Durch  ihre
Streichung  in  Offenbarung  1,11  wird  ein
wesentlicher Hinweis auf die Göttlichkeit Christi aus
dem Text entfernt.

Diese Art der Veränderung ist nicht zufällig, sondern
entspricht  einem  Muster  vieler  moderner
Übersetzungen,  in  denen  Schlüsselstellen  zur
Identität Jesu abgeschwächt oder entfernt werden.
Indem diese  Selbstoffenbarung  Jesu  fehlt,  verliert
der  Vers  eine  klare  theologische  Aussage  über
Christus  als  den  souveränen  Herrscher  über  Zeit
und  Ewigkeit.  Die  Schlachter  2000  bewahrt  diese
zentrale Wahrheit, während die Gute Nachricht Bibel
sie verfälscht.

Gleichzeitig stellt dieser Vers einen Übergang zum 
am häufigsten veränderten Thema in den modernen
Schriften dar. Die Entthronung Jesus.

105



Jesus ist Gott
Die nächsten Verse, sowie der vorangegangene 
sind ein eindeutiger Beleg dafür, dass die 
Textfassungen der neuen Bibeln Jesus als Gott 
verdrängen möchten und dies dient letztlich nur dem
Geist, der die Ökumene vorantreiben möchte, nicht 
dem Heil an sich.

Jesus ist allwissend – Mt. 24, 36
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Doch den Tag und die 
Stunde, wann das Ende 
da ist, kennt niemand, 
auch nicht die Engel im 
Himmel – nicht einmal 
der Sohn. Nur der Vater 
kennt sie.

Um jenen Tag aber und 
die Stunde weiß 
niemand, auch die Engel
im Himmel nicht, 
sondern allein mein 
Vater. 

Der  erste  bedeutende  Unterschied  liegt  in  der
Bezeichnung  „mein Vater“ in der Schlachter 2000,
während die  Gute  Nachricht  Bibel  nur  „der  Vater“
schreibt.  Diese  scheinbar  kleine  Änderung  hat
theologische  Tragweite,  da  sie  die  persönliche
Beziehung  Jesu  zum  Vater  abschwächt.  Jesus
spricht  im  gesamten  Evangelium  von  „meinem
Vater“,  was  seine  besondere  Sohnschaft
unterstreicht.

106



Noch gravierender  ist  die  Einfügung  „nicht  einmal
der Sohn“ in der  Guten Nachricht Bibel, die in der
Schlachter  2000  fehlt.  Diese  Formulierung  legt
nahe, dass Jesus in seinem göttlichen Wesen nicht
wüsste,  wann  das  Ende  kommt.  Doch  das
widerspricht  anderen Stellen  der  Schrift,  in  denen
Jesus  vollkommene  Einheit  mit  dem  Vater
beansprucht (Johannes  10,30:  „Ich  und  der  Vater
sind eins“).

Diese Änderung in der GNB trennt Jesus vom Vater
und stellt  ihn als unwissend dar,  obwohl die Bibel
betont,  dass er  in göttlicher Natur alles weiß, was
der  Vater  weiß (Johannes  16,15).  Die  Schlachter
2000 bewahrt diese göttliche Wahrheit und bleibt bei
der ursprünglichen Formulierung, während die GNB
eine  theologische  Verzerrung  einführt,  die  Jesu
Göttlichkeit infrage stellt.

107



Jesus ist Gottes Sohn – Lk. 2, 33
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Der Vater von Jesus und
seine Mutter wunderten 
sich über das, was 
Simeon von dem Kind 
sagte.

Und Joseph und seine 
Mutter verwunderten 
sich über das, was über 
ihn gesagt wurde. 

Der entscheidende Punkt liegt in der Bezeichnung
„der  Vater  von  Jesus“ in  der  GNB,  während  die
Schlachter  2000  bei  „Joseph  und  seine  Mutter“
bleibt.

Joseph war  nicht der leibliche Vater Jesu, sondern
sein  gesetzlicher  Vormund,  da  Jesus  durch
übernatürliche  Empfängnis  vom  Heiligen  Geist
gezeugt wurde (Lukas 1,35; Matthäus 1,20). Durch
die  Änderung  der  GNB  wird  Joseph  faktisch  als
Vater Jesu bezeichnet, was die jungfräuliche Geburt
und damit die göttliche Natur Jesu infrage stellt.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  korrekte
Formulierung,  indem  sie  Joseph  nicht  als  „Vater“
bezeichnet,  sondern  ihn  von  Maria  unterscheidet.
Das entspricht der gesamten biblischen Lehre, dass

108



Jesus  Gottes  Sohn  und  nicht  das  Kind  eines
menschlichen Vaters war.

Diese  Veränderung  in  der  GNB  entspricht  dem
ökumenischen  Geist,  der  die  Göttlichkeit  Christi
tendenziell  herabstuft,  um ihn auf  die  Stufe  eines
gewöhnlichen Menschen zu stellen. Doch die Bibel
ist  eindeutig:  Jesus ist  der Sohn Gottes, nicht der
Sohn Josephs.

Jesus war – Joh. 1, 27
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
er, der nach mir kommt. 
Ich bin nicht gut genug, 
ihm die Schuhe 
aufzubinden.

dieser ist's, der nach mir 
kommt, der vor mir 
gewesen ist; und ich bin 
nicht würdig, ihm den 
Schuhriemen zu lösen. 

Der  entscheidende  Unterschied  liegt  in  der
Auslassung der  Worte „der vor mir gewesen ist“ in
der  GNB.  Während die  Schlachter  2000 klarstellt,
dass Jesus zwar nach Johannes auftritt, aber schon
vor ihm existierte, entfernt die GNB diesen Hinweis
auf die Ewigkeit Jesu vollständig.

Diese Veränderung ist von erheblicher theologischer
Tragweite,  denn  Johannes  1,1-14  macht  deutlich,

109



dass  Jesus  als  das  ewige Wort  Gottes  existierte,
bevor  er  Mensch  wurde („Im  Anfang  war  das
Wort…“). Durch die Streichung dieser Worte in der
GNB  bleibt  nur  noch  die  Aussage,  dass  Jesus
„nach“ Johannes kommt – doch sein ewiges Dasein
als Gott wird verschwiegen.

Zudem wird „ich bin nicht würdig“ (Schlachter 2000)
in  der  GNB  abgeschwächt  zu  „ich  bin  nicht  gut
genug“, was eine andere Bedeutungsebene schafft.
„Nicht  würdig“  ist  eine theologische Aussage über
die  göttliche Erhabenheit Jesu, während „nicht gut
genug“  lediglich  eine  persönliche  Unzulänglichkeit
ausdrückt.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  volle  Wahrheit
über  die  Ewigkeit  Jesu Christi,  während  die  GNB
diesen zentralen Punkt eliminiert. Dies reiht sich in
ein bekanntes Muster moderner Übersetzungen ein,
die  die Göttlichkeit Christi subtil abschwächen und
seine ewige Existenz vor der Menschwerdung aus
dem Fokus nehmen.

110



Jesus Allmacht – Joh. 8, 59
Gute Nachricht Bibel Schlachter 2000
Da hoben sie Steine auf 
und wollten ihn töten. 
Aber Jesus brachte sich 
in Sicherheit und verließ 
den Tempel.

Da hoben sie Steine auf,
um sie auf ihn zu werfen.
Jesus aber verbarg sich 
und ging zum Tempel 
hinaus, mitten durch sie 
hindurch, und entkam 
so. 

Der zentrale Unterschied liegt in der Formulierung,
wie Jesus der Steinigung entkam. In der GNB heißt
es lediglich, dass er sich in Sicherheit brachte, was
nach  einer  rein  menschlichen  Flucht  klingt.  Die
Schlachter  2000 jedoch  zeigt,  dass  Jesus  sich
„verbarg“ und „mitten durch sie hindurch“ ging.

Diese Formulierung in der Schlachter 2000 verweist
darauf, dass Jesus übernatürlich geschützt war und
nicht  einfach  weglief.  Immer  wieder  berichtet  die
Bibel, dass sich Jesus der Gewalt entzog, weil seine
Zeit noch nicht gekommen war (Johannes 7,30). Die
Menschen konnten ihn nicht fassen, weil er göttliche
Vollmacht über die Situation hatte.

Indem die GNB die Worte „verbarg sich“ und „mitten
durch sie hindurch“ streicht, reduziert sie den Vers

111



auf  eine  gewöhnliche  Flucht,  anstatt  Jesu
übernatürliche Souveränität zu bezeugen.

Die  Schlachter 2000 bewahrt die klare Darstellung
der  Allmacht  Jesu,  der  nicht  durch  Zufall  oder
Schnelligkeit entkam, sondern durch seine göttliche
Kraft  verborgen  blieb.  Die  GNB hingegen  nimmt
diesem  Vers  seine  tiefere  Bedeutung  und  macht
daraus  eine  rein  menschliche  Handlung  –  ein
weiteres  Beispiel  für  die  Abschwächung  der
Göttlichkeit  und  Macht  Jesu in  modernen
Übersetzungen.

Gottes Sohn – Joh. 9, 35
Luther 2017 Schlachter 2000
Jesus hörte, dass sie ihn
ausgestoßen hatten. 
Und als er ihn fand, 
fragte er: Glaubst du an 
den Menschensohn?

Jesus hörte, daß sie ihn 
ausgestoßen hatten, und
als er ihn fand, sprach er
zu ihm: Glaubst du an 
den Sohn Gottes?

Die  Luther  2017 verwendet  hier  „Menschensohn“,
während  die  Schlachter  2000 die  ursprüngliche
Bezeichnung „Sohn Gottes“ beibehält.

Dieser  Unterschied  ist  theologisch  bedeutsam,  da
die  folgenden  Verse  zeigen,  dass  Jesus  sich  als
112



Gottes  Sohn  offenbart.  In  Johannes  9,37 sagt
Jesus:  „Du  hast  ihn  ja  gesehen,  und  der  mit  dir
redet, der ist’s.“ Das bezieht sich klar auf den Sohn
Gottes, nicht nur auf den Menschensohn.

Die  Bezeichnung  „Sohn  Gottes“ betont  Jesu
göttliche Natur,  während „Menschensohn“ sich auf
seine Menschwerdung und seine Rolle als Messias
bezieht. Während beide Begriffe biblisch sind, ist die
ursprüngliche Form in diesem Vers  „Sohn Gottes“,
was durch viele altgriechische Handschriften belegt
ist.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  theologische
Klarheit,  dass  Jesus  sich  hier  als  Sohn  Gottes
offenbart. Die Luther 2017 verwischt diesen Bezug,
indem  sie  die  weniger  eindeutige  Bezeichnung
„Menschensohn“  wählt.  Dadurch  verliert  der  Vers
seine unmittelbare Bestätigung von Jesu göttlicher
Sohnschaft,  die  für  das  Verständnis  des  Kapitels
essenziell ist.

113



Jesus im AT – Apg. 7, 30
Luther 2017 Schlachter 2000
Als vierzig Jahre 
vergangen waren, 
erschien ihm in der 
Wüste am Berge Sinai 
ein Engel in einer 
Feuerflamme im 
Dornbusch.

Und als 40 Jahre erfüllt 
waren, erschien ihm in 
der Wüste des Berges 
Sinai der Engel des 
Herrn in der 
Feuerflamme eines 
Busches. 

Die Luther 2017 spricht von „einem Engel“, während
die  Schlachter  2000 deutlich  sagt  „der  Engel  des
Herrn“.

Das  ist  eine  entscheidende  theologische
Unterscheidung.  In der gesamten Schrift  wird  „der
Engel des Herrn“ nicht als ein gewöhnlicher Engel
beschrieben, sondern als eine direkte  Erscheinung
Gottes. Besonders im Alten Testament wird dieser
Ausdruck  für  vorinkarnierte  Erscheinungen  Jesu
verwendet (Theophanien).

Bereits in 2. Mose 3,2 steht:

„Da  erschien  ihm  der  Engel  des  Herrn  in  einer
Feuerflamme mitten aus dem Dornbusch. Und als er
hinsah, siehe, da brannte der Dornbusch im Feuer,
und der Dornbusch wurde doch nicht verzehrt.“

114



Wenig  später  wird  derselbe  als  Gott  selbst
bezeichnet:

„Und er sprach: Ich bin der Gott deines Vaters, der
Gott  Abrahams,  der  Gott  Isaaks  und  der  Gott
Jakobs! Da verbarg Mose sein Angesicht; denn er
fürchtete sich, Gott anzuschauen.“ -2. Mose 3, 6

Das zeigt: Der Engel des Herrn ist kein erschaffenes
Wesen,  sondern  Gott  selbst  –  Jesus Christus vor
seiner Menschwerdung.

Die Luther 2017 verwischt diese Verbindung, indem
sie nur von „einem Engel“ spricht. Dadurch verliert
sich der direkte Hinweis auf Jesu präexistente Natur
und sein Handeln im Alten Testament.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  Wahrheit,  dass
Jesus als der Engel des Herrn Mose begegnete. Die
Luther  2017 schwächt  diese  klare  theologische
Verbindung ab und macht aus Jesus einen bloßen
Engel.  Damit  wird  seine  Ewigkeit  und  göttliche
Präsenz  im  Alten  Testament  geleugnet  oder
verschleiert.

115



Christus ist Richter – Röm. 14, 10
Luther 2017 Schlachter 2000
Du aber, was richtest du 
deinen Bruder? Oder du,
was verachtest du 
deinen Bruder? Wir 
werden alle vor den 
Richterstuhl Gottes 
gestellt werden.

Du aber, was richtest du 
deinen Bruder? Oder du,
was verachtest du 
deinen Bruder? Wir 
werden ja alle vor dem 
Richterstuhl des Christus
erscheinen;

Die Schlachter 2000 macht deutlich, dass es Jesus
Christus ist,  der richten wird,  indem sie von  „dem
Richterstuhl des Christus“ spricht. Die  Luther 2017
ersetzt  dies  durch  „den  Richterstuhl  Gottes“,  was
zwar nicht falsch ist – da Christus Gott ist –, aber
die  spezifische  Aussage  über  Jesu  Funktion  als
Richter im Endgericht verwischt.

Diese  Unterscheidung  ist  jedoch  entscheidend,
denn  die  Bibel  bezeugt  mehrfach,  dass  Jesus
derjenige ist, der die Menschen richten wird:

• Johannes  5,22: „Denn  der  Vater  richtet
niemand,  sondern  hat  alles  Gericht  dem
Sohn übergeben.“

• Apostelgeschichte 17,31: „Weil er einen Tag
festgesetzt  hat,  an  dem  er  den  Erdkreis

116



richten  wird  mit  Gerechtigkeit  durch  einen
Mann, den er dazu bestimmt hat […]“

Durch die Veränderung in der Luther 2017 bleibt die
zentrale  Rolle  Christi  als  Richter  im  Endgericht
undeutlich. Das entspricht einem generellen Muster
vieler  moderner  Übersetzungen,  bei  denen  die
direkte  Erwähnung  der  Göttlichkeit  und  Autorität
Jesu abgeschwächt wird.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  theologische
Präzision,  dass  Jesus  Christus  der  Richter  sein
wird, während die Luther 2017 diesen Aspekt durch
die allgemeinere Bezeichnung „Richterstuhl Gottes“
verwischt. Dadurch wird nicht mehr explizit betont,
dass  Gott  selbst  in  der  Person Jesu richten wird,
was ein zentrales Element des Neuen Testaments
ist.

Gottheit Jesu – 1. Kor. 15, 47
Luther 2017 Schlachter 2000
Der erste Mensch ist von
der Erde und irdisch; der
zweite Mensch ist vom 
Himmel.

Der erste Mensch ist von
der Erde, irdisch; der 
zweite Mensch ist der 
Herr aus dem Himmel. 

117



Die Schlachter 2000 macht unmissverständlich klar,
dass der „zweite Mensch“ der Herr ist – eine direkte
Bezeichnung für Jesus Christus als göttlichen Herrn
aus dem Himmel.  Die  Luther 2017 hingegen lässt
diesen entscheidenden Zusatz  weg und formuliert
lediglich, dass der zweite Mensch „vom Himmel“ ist.

Diese Abschwächung ist  von großer  theologischer
Tragweite. Während die  Schlachter 2000 eindeutig
darauf  hinweist,  dass  Jesus  nicht  nur  aus  dem
Himmel kam, sondern auch der HERR ist,  könnte
die  Formulierung  in  der  Luther  2017
fälschlicherweise  so  verstanden  werden,  als  sei
Jesus lediglich ein himmlisches Wesen – aber nicht
unbedingt Gott selbst.

Die  Luther 2017 verwischt die  klare Aussage über
Jesu Gottheit, indem sie ihn nur als „vom Himmel“
beschreibt. Die  Schlachter 2000 bewahrt hingegen
die ursprüngliche theologische Wahrheit:  Jesus ist
nicht nur vom Himmel, sondern er ist der Herr aus
dem Himmel – Gott selbst.

118



Auferstehung in Christi – 2. Kor. 4, 14
Luther 2017 Schlachter 2000
denn wir wissen, dass 
der, der den Herrn Jesus
auferweckt hat, wird uns 
auch auferwecken mit 
Jesus und wird uns vor 
sich stellen samt euch.

da wir wissen, daß der, 
welcher den Herrn Jesus
auferweckt hat, auch uns
durch Jesus 
auferwecken und 
zusammen mit euch vor 
sich stellen wird. 

Der zentrale Unterschied liegt in der Art und Weise
der  Auferstehung der  Gläubigen.  Die  Luther  2017
sagt  lediglich,  dass  wir  „mit  Jesus“  auferweckt
werden,  während  die  Schlachter  2000 klarstellt,
dass wir „durch Jesus“ auferweckt werden.

Diese  Unterscheidung  ist  von  theologischer
Tragweite.

• „Mit  Jesus“  (Luther  2017) könnte bedeuten,
dass unsere Auferstehung einfach parallel zur
Auferstehung Jesu geschieht,  ohne dass er
aktiv daran beteiligt ist.

• „Durch  Jesus“  (Schlachter  2000) macht
deutlich,  dass  die  Auferstehung  der
Gläubigen  direkt  durch  Jesu  Macht  und
Wirken geschieht.

Das deckt sich mit der biblischen Lehre:
119



• Johannes  11,25: „Ich  bin  die  Auferstehung
und  das  Leben;  wer  an  mich  glaubt,  wird
leben, auch wenn er stirbt.“

• 1. Korinther 15,21: „Denn da ja durch einen
Menschen  der  Tod  kam,  so  kommt  auch
durch einen Menschen die Auferstehung der
Toten.“

Diese  Verse  zeigen  klar,  dass  Jesus  selbst  die
Quelle  und  der  Vermittler  der  Auferstehung  ist –
nicht nur jemand, mit dem wir auferstehen.

Die  Luther  2017 verwischt  die  enge  Verbindung
zwischen Christus und der Auferstehung, indem sie
„mit  Jesus“  statt  „durch  Jesus“  schreibt.  Die
Schlachter  2000 bewahrt  hingegen  die
ursprüngliche biblische Wahrheit:  Die Auferstehung
geschieht  durch  die  Kraft  und  das  Erlösungswerk
Jesu Christi selbst.

120



Der Vater des Herrn – Eph. 3, 14
Hoffnung für alle Schlachter 2000
Darum knie ich nieder 
vor Gott, dem Vater, und 
bete ihn an,

 Deshalb beuge ich 
meine Knie vor dem 
Vater unseres Herrn 
Jesus Christus, 

Die  Schlachter  2000 nennt  explizit  „den  Vater
unseres  Herrn  Jesus  Christus“,  während die  HFA
diese Verbindung weglässt und nur von „Gott, dem
Vater“ spricht.

Diese Änderung ist theologisch bedeutsam, weil die
Bibel  klar unterscheidet, dass Gott der Vater Jesu
Christi  ist –  eine  zentrale  Aussage  über  die
Beziehung innerhalb der Dreieinigkeit.

Die  Formulierung  in  der  Schlachter  2000 betont,
dass  der  Vater  direkt  in  Beziehung  zu  Jesus
Christus  steht,  während  die  HFA durch  die
allgemeinere Formulierung „Gott, dem Vater“ diesen
Bezug verwischt.

Die Hoffnung für alle nimmt dem Vers seine präzise
christologische  Aussage,  indem  sie  die  direkte
Verbindung  zwischen  Gott  dem  Vater  und  Jesus

121



Christus  auslässt.  Die  Schlachter  2000 bewahrt
dagegen diese klare Lehre und hält daran fest, dass
Gott  der Vater des Herrn Jesus Christus ist  – ein
entscheidender  Punkt  für  das  Verständnis  der
Gottheit und des Heilsplans.

Gott im Fleisch – 1. Tim. 3, 16
Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Und anerkannt groß ist 
das Geheimnis der 
Gottesfurcht: Der 
offenbart worden ist im 
Fleisch, gerechtfertigt im
Geist, gesehen von den 
Engeln, gepredigt unter 
den Nationen, geglaubt 
in der Welt, 
aufgenommen in 
Herrlichkeit.

Und anerkannt groß ist 
das Geheimnis der 
Gottesfurcht: Gott ist 
geoffenbart worden im 
Fleisch, gerechtfertigt im 
Geist, gesehen von den 
Engeln, verkündigt unter 
den Heiden, geglaubt in 
der Welt, aufgenommen 
in die Herrlichkeit. 

Die  entscheidende  Abweichung  liegt  in  der
Formulierung  „Gott  ist  geoffenbart  worden  im
Fleisch“ (Schlachter  2000)  und  dem
abgeschwächten  „Der  offenbart  worden  ist  im
Fleisch“ (Rev. Elberfelder).

Die Schlachter 2000 bestätigt klar die Gottheit Jesu
Christi,  indem  sie  aussagt,  dass  Gott  selbst  im
Fleisch erschienen ist – ein fundamentales Dogma

122



der  christlichen  Lehre.  Die  Rev.  Elberfelder
hingegen  ersetzt  „Gott“  durch  ein  unbestimmtes
„Der“,  was die direkte Verbindung zwischen  Jesus
und seiner göttlichen Natur abschwächt.

Dies ist eine der stärksten biblischen Aussagen zur
Menschwerdung Gottes in Christus. Andere Stellen
der Schrift bestätigen diese Wahrheit:

• Johannes 1,1 & 14: „Im Anfang war das Wort,
und das Wort war bei Gott, und das Wort war
Gott  […]  Und  das  Wort  wurde  Fleisch  und
wohnte unter uns.“

• Kolosser 2,9: „Denn in ihm wohnt die ganze
Fülle der Gottheit leibhaftig.“

Durch  die  Änderung  der  Rev.  Elberfelder verliert
dieser Vers seine  klare Lehre über die Inkarnation
Gottes in Jesus Christus.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  eindeutige
Aussage,  dass  Jesus  nicht  nur  ein  Gesandter
Gottes, sondern Gott selbst im Fleisch war. Die Rev.
Elberfelder weicht  dieser  Aussage  aus  und  lässt
Raum für  Interpretationen,  die die  direkte Gottheit
Jesu nicht mehr klar erkennen lassen. Ein weiteres
Beispiel  für  die  bewusste  Verwässerung  zentraler
christlicher  Wahrheiten  in  modernen
Übersetzungen.

123



Christus ist Schöpfer – Eph. 3, 9
Hoffnung für alle Schlachter 2000
Allen darf ich erklären, 
was Gott, der das Weltall
geschaffen hat, von 
Anfang an mit uns 
Menschen vorhatte und 
was bisher verborgen 
blieb.

und alle darüber zu 
erleuchten, welches die 
Gemeinschaft ist, die als 
Geheimnis von den 
Ewigkeiten her in Gott 
verborgen war, der alles 
erschaffen hat durch 
Jesus Christus, 

Der entscheidende Punkt liegt in der Streichung der
Worte „durch Jesus Christus“ in der HFA.

Die Schlachter 2000 macht deutlich, dass Gott alles
durch Jesus Christus erschaffen hat,  während die
HFA nur allgemein von „Gott“ spricht. Dadurch wird
die Rolle Jesu als Schöpfer der Welt verwischt.

Doch die Bibel lehrt  klar, dass  Jesus aktiv an der
Schöpfung beteiligt war:

• Johannes  1,3: „Alle  Dinge  sind  durch
dasselbe entstanden, und ohne dasselbe ist
nichts entstanden, was entstanden ist.“

• Kolosser  1,16: „Denn  in  ihm  ist  alles
erschaffen worden, was im Himmel und was
auf  Erden  ist,  das  Sichtbare  und  das
Unsichtbare.“

124



• Hebräer  1,2: „… durch ihn hat  er  auch die
Welten geschaffen.“

Durch das Entfernen von „durch Jesus Christus“ in
der HFA wird eine fundamentale biblische Wahrheit
abgeschwächt:  Jesus  ist  nicht  nur  der  Erlöser,
sondern auch der Schöpfer.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  Wahrheit,  dass
Gott durch Jesus Christus die Welt erschaffen hat,
während  die  Hoffnung  für  alle  diese  wesentliche
Aussage  weglässt.  Dies  führt  dazu,  dass  Jesu
göttliche  Natur  und  seine  präexistente  Rolle  als
Schöpfer  nicht  mehr  klar  ersichtlich  sind  –  eine
bedenkliche theologische Verwässerung.

Herr der Schöpfung – Heb. 2, 7
Hoffnung für alle Schlachter 2000
Für eine kurze Zeit hast 
du ihn zwar geringer 
gemacht als die Engel, 
aber dann hast du ihn 
mit Ruhm und Ehre 
gekrönt.

Du hast ihn ein wenig 
niedriger sein lassen als 
die Engel; mit 
Herrlichkeit und Ehre 
hast du ihn gekrönt und 
hast ihn gesetzt über die 
Werke deiner Hände; 

Die  HFA lässt vollständig aus, dass Christus  über
die  Werke  der  Schöpfung  gesetzt  wurde.  Die
Schlachter  2000 bewahrt  diesen  wichtigen  Aspekt

125



und  bestätigt  die  biblische  Wahrheit,  dass  Jesus
nicht  nur  mit  Herrlichkeit  gekrönt  wurde,  sondern
auch über die Schöpfung herrscht.

Diese  Aussage  steht  in  direktem  Zusammenhang
mit:

• Hebräer  1,3: „Er trägt  alle Dinge durch das
Wort seiner Kraft.“

• Matthäus 28,18: „Mir ist gegeben alle Macht
im Himmel und auf Erden.“

Durch  die  Verkürzung  in  der  HFA wird  die  Lehre
über  Christus als den Herrscher über die gesamte
Schöpfung abgeschwächt.  Es  bleibt  nur  eine
allgemeine Aussage über seine Erhöhung, doch die
universelle  Herrschaft,  die  ihm  nach  seiner
Erniedrigung gegeben wurde, bleibt unerwähnt.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  vollständige
Wahrheit  über  die  Herrschaft  Christi  über  die
Schöpfung,  während  die  Hoffnung  für  alle  diesen
entscheidenden  Aspekt  weglässt.  Dies  ist  eine
theologisch  bedeutsame  Veränderung,  da  sie  die
souveräne Position Jesu als Herr aller Dinge nach
seiner Erhöhung verschleiert.

126



Der Tag des Herrn – Off. 1, 10
Hoffnung für alle Schlachter 2000
An einem Sonntag ergriff
mich Gottes Geist. Ich 
hörte hinter mir eine 
gewaltige Stimme, 
durchdringend wie eine 
Posaune:

Ich war im Geist am Tag 
des Herrn, und ich hörte 
hinter mir eine gewaltige 
Stimme, wie von einer 
Posaune, 

Die  HFA ersetzt den biblischen Ausdruck „Tag des
Herrn“  mit  „Sonntag“,  obwohl  die  Bibel  diesen
Begriff  nicht für den ersten Wochentag verwendet.
Der „Tag des Herrn“ wird jedoch eindeutig in Jesaja
58,13 definiert:

„Wenn du deinen Fuß am Sabbat zurückhältst und
nicht  deinen  Geschäften  nachgehst  an  meinem
heiligen Tag,  und  wenn du  den Sabbat  eine  Lust
nennst und den heiligen Tag des Herrn geehrt hältst,
[…]“ -Jesaja 58, 13

Hier wird der Sabbat (der siebte Tag, Samstag) als
„Tag des Herrn“ bezeichnet. Damit ist klar: Der „Tag
des Herrn“ in der Bibel war und ist der Sabbat, nicht
der Sonntag.

Die  HFA  führt  hier  bewusst  eine  theologische
Umdeutung ein, um die Tradition des Sonntags als

127



Ruhetag zu unterstützen. Doch die Bibel spricht an
keiner Stelle davon, dass der Sonntag der „Tag des
Herrn“  sei.  Vielmehr  zeigt  das  gesamte  Alte
Testament,  dass  der  Sabbat  der  geheiligte  Tag
Gottes ist:

• 2. Mose 20,10: „Aber am siebten Tag ist der
Sabbat des Herrn, deines Gottes.“

• Hesekiel  20,12: „Ich gab ihnen auch meine
Sabbate,  die  ein  Zeichen  sein  sollten
zwischen mir und ihnen.“

Auch  im  Neuen  Testament  gibt  es  keine  einzige
Bibelstelle,  die besagt,  dass der  Sonntag als „Tag
des Herrn“ eingeführt wurde. Diese Idee stammt aus
späteren  kirchlichen  Traditionen,  nicht  aus  der
Heiligen Schrift.

Die  Schlachter  2000 bewahrt  die  ursprüngliche
Formulierung, dass Johannes am „Tag des Herrn“
im  Geist  war,  ohne  eine  bestimmte  Interpretation
aufzuzwingen.  Die  HFA hingegen  verändert  aktiv
den  Text,  indem sie  den  biblischen  Sabbat  durch
den Sonntag ersetzt, entgegen der klaren Definition
in  Jesaja  58,13. Dies  zeigt  erneut,  wie  moderne
Übersetzungen  theologische  Konzepte  in  den
Bibeltext  einfügen,  die  dort  ursprünglich  nicht
standen.

128



Christus angekündigt – Gal. 3, 17
Rev. Elberfelder Schlachter 2000
Dies aber sage ich: 
Einen vorher von Gott 
bestätigten Bund macht 
das 430 Jahre später 
entstandene Gesetz 
nicht ungültig, sodass 
die Verheißung 
unwirksam geworden 
wäre.

Das aber sage ich: Ein 
von Gott auf Christus hin
zuvor bestätigtes 
Testament wird durch 
das 430 Jahre danach 
entstandene Gesetz 
nicht ungültig gemacht, 
so daß die Verheißung 
aufgehoben würde. 

Der  entscheidende  Unterschied  liegt  in  der
Formulierung:

• Die Rev. Elberfelder spricht nur allgemein von
einem „Bund“, ohne zu sagen, auf wen er 
sich bezieht.

• Die Schlachter 2000 macht 
unmissverständlich klar, dass dieser Bund 
„auf Christus hin“ bestätigt wurde.

Diese Unterscheidung ist theologisch entscheidend, 
weil Gottes Verheißung bereits auf Christus hin 
ausgerichtet war, lange bevor das mosaische 
Gesetz gegeben wurde.

Das ist eine biblische Wahrheit, die in mehreren 
Stellen bestätigt wird:

129



• 1. Mose 22,18: „und in deinem Samen sollen 
alle Völker der Erde gesegnet werden, weil 
du meiner Stimme gehorsam warst!“ (Hinweis
auf Christus)

• Galater 3,16: „Nun aber sind die 
Verheißungen dem Abraham und seinem 
Samen zugesprochen worden. Es heißt nicht:
»und den Samen«, als von vielen, sondern 
als von einem: »und deinem Samen«, und 
dieser ist Christus.“

Durch die neutrale Formulierung der Rev. 
Elberfelder geht der klare Hinweis auf Christus als 
den Mittelpunkt des Bundes verloren.

Die Schlachter 2000 bewahrt die zentrale 
theologische Aussage, dass Gottes Bund mit 
Abraham auf Christus hin geschlossen wurde, 
während die Rev. Elberfelder diese Verbindung 
verwischt. Damit geht eine wesentliche 
christologische Klarstellung verloren, die zeigt, dass 
Christus bereits vor dem mosaischen Gesetz als 
Verheißung feststand.

Resümee
Wir  haben  nun  vierzig  Verse  aus  dem  Neuen
Testament  eingehend  betrachtet  und  dabei  ein
klares Muster erkannt: Moderne Bibelübersetzungen
130



auf  Basis  des  Nestlé-Aland-Textes  entfernen,
verändern oder schwächen zentrale Aussagen über
Christus,  die  Heilslehre  und  die  fundamentalen
Lehren des Glaubens ab. Dabei haben wir uns auf
eine  begrenzte  Auswahl  konzentriert  –  doch  in
Wahrheit gibt es  hunderte weitere Verse, in denen
sich dasselbe Prinzip zeigt. Auch ist es vollkommen
irrelevant,  ob  ich  eine  „Elberfelder“,  eine  „Gute
Nachricht“,  eine  „Luther“,  eine  „Hoffnung  für  alle“,
eine  „Neue  Genfer“,  „eine  „Volxbibel“  oder
irgendeine  andere  Bibel  aus  diesem  Zweig
hernehme. Sie sind allesamt auf die gleiche Weise
beeinflusst.

Diese  Veränderungen  sind  nicht  belanglose
sprachliche Anpassungen, sondern sie beeinflussen
maßgeblich  die  theologische  Botschaft  der  Bibel.
Wir  haben  gesehen,  dass  sich  dies  in  mehreren
Bereichen besonders deutlich zeigt:

• Die  Gottessohnschaft  Jesu  wird
abgeschwächt  oder  ganz  entfernt (z.  B.  in
Johannes 9,35 und 1. Timotheus 3,16).

• Seine Rolle als Schöpfer und Herrscher über
die  Schöpfung  wird  verwischt (z.  B.  in
Epheser 3,9 und Hebräer 2,7).

131



• Die  Heilslehre  wird  in  entscheidenden
Punkten verändert (z. B. in Römer 8,1 und 2.
Korinther 4,14).

• Die  Macht  und  Autorität  Christi  werden
herabgestuft (z. B. in Offenbarung 1,10 und
Römer 14,10).

Diese  Veränderungen  sind  keineswegs  zufällig,
sondern  folgen einem klaren Ziel:  Die Lehren der
Schrift  werden  so  umformuliert,  dass  sie  einem
ökumenischen,  traditionsfreundlichen  und
verwässerten Glauben entsprechen, der sich immer
weiter von der ursprünglichen Wahrheit entfernt.

Die  Nestlé-Aland-Bibelübersetzungen stehen  in
direkter  Verbindung mit  dem  ökumenischen Geist,
der  die  Grundlage  für  eine  Einheitsreligion unter
katholischer Führung schaffen soll. Dies wird unter
anderem deutlich:

• Die  Verlagerung  von  Christus  als  alleinige
Autorität  hin  zu  einem  allgemeinen
Gottesbild,  das  mit  verschiedenen
Konfessionen kompatibel ist.

• Die Eliminierung von Versen,  die eine klare
Unterscheidung  zwischen  biblischem  und
unbiblischem Glauben ermöglichen.

132



• Die  Veränderung  von  Schlüsselstellen,  um
Widersprüche  innerhalb  der  Ökumene  zu
glätten.

Die von uns untersuchten Verse sind nur ein kleiner
Ausschnitt  der  Gesamtveränderungen,  aber  sie
zeigen bereits,  wie  massiv  die  Bibel  an  wichtigen
Stellen umgestaltet wurde.

Die moderne Bibelkritik hat ihre Spuren in fast allen
aktuellen Übersetzungen hinterlassen. Wer sich nur
auf  diese Bibeln verlässt,  wird unweigerlich in  ein
verwässertes Glaubensbild geführt, in dem Christus
nicht  mehr  als  der  allmächtige  Sohn  Gottes,  der
Schöpfer, Retter und Richter erkennbar ist.

Es ist daher unerlässlich, sich an Bibeln zu halten,
die auf dem Textus Receptus basieren, da nur sie
die  ursprünglichen  und  bewahrten  Worte  Gottes
enthalten.

Wir haben gesehen, dass sich die Veränderung der
Bibel  nicht  auf  einige  nebensächliche  Begriffe
beschränkt,  sondern  direkt  die  Grundlagen  des
Glaubens betrifft.  Wer  ein  vollständiges  Bild  der
Schrift  haben  möchte,  muss  sich  von  modernen,
manipulativen  Übersetzungen  lösen  und  zur
bewahrten  Überlieferung  des  Textus  Receptus
zurückkehren.

133



Die  Verse,  die  wir  betrachtet  haben,  sind  ein
deutlicher  Beweis  dafür,  dass  sich  hier  eine
bewusste Veränderung der Schrift vollzogen hat. Es
liegt  nun  an  jedem  Einzelnen,  sich  die  Frage  zu
stellen: Welche Bibel halte ich in meinen Händen –
und entspricht sie wirklich dem ursprünglichen Wort
Gottes?

Im  abschließenden  Teil  werden  wir  uns  damit
beschäftigen, wieso älter nicht gleich besser ist, was
die Gnostiker glaubten und warum deren Lehre mit
der  Nestlé-Aland  Sicht  in  vielen  Punkten
übereinstimmt  und  diese  ursprüngliche  Sichtweise
auf  das  gleiche  abzielte,  wie  heute.  Die
Zusammenführung  der  Religionen  unter  einen
Herrscher. Dem Antichristen.

Weiterhin werden wir  eine ausgiebige Betrachtung
des  „Comma  Johanneum“  durchführen,  um
aufzuzeigen,  weshalb  dieser  sehr  kritisierte  Vers
ursprünglich in der Bibel  sein muss und nicht wie
allgemein  behauptet,  im  Nachhinein  hinzugefügt
wurde.

134



Teil 3: Die Brücke bauen

Einleitung
Die Veränderung des Wortes Gottes geschah nicht
plötzlich,  sondern  ist  das  Ergebnis  eines
langanhaltenden  geistlichen  Kampfes.  Von  den
ersten  Angriffen  der  Gnostiker  über  die
Unterdrückung der Schrift im Mittelalter bis hin zur
modernen  Bibelkritik  zieht  sich  ein  roter  Faden
durch die Geschichte:  Der Feind des Christentums
will  verhindern,  dass  die  Menschheit  Zugang  zur
wahren Heiligen Schrift hat.

Bereits in der frühen Kirche legten die Gnostiker den
Grundstein  für  eine  veränderte  Bibelüberlieferung,
indem  sie  das  Wort  Gottes  ihrer  esoterischen
Philosophie  anpassten.  Origenes  und  die
alexandrinische  Schule entwickelten  eine
allegorische Schriftauslegung, die dazu führte, dass
zentrale  biblische  Lehren  umformuliert  oder
relativiert  wurden.  Dies  hinterließ  Spuren  im
alexandrinischen  Text,  auf  dem  viele  moderne
Bibelübersetzungen basieren.

Mit  der  Institutionalisierung  der  Kirche  wuchs  der
Einfluss  Roms.  Das  Papsttum unterdrückte  über
Jahrhunderte  die  Bibel,  indem  es  sie  dem  Volk

135



vorenthielt und jeden verfolgte, der das Wort Gottes
verbreiten wollte.  Statt sich über die Rückkehr zur
biblischen  Wahrheit  zu  freuen,  begegnete  die
katholische  Kirche  der  Reformation  mit  brutaler
Gegenwehr  –  ein  unübersehbares  Zeichen  ihres
antichristlichen Geistes.

Doch  die  Reformation  brachte  das  Wort  Gottes
wieder in die Hände der Menschen, und der Textus
Receptus wurde zur Grundlage der protestantischen
Bibeltradition. Über  Jahrhunderte blieb dieser  Text
unangetastet  –  bis  im 19.  Jahrhundert  der  Codex
Sinaiticus entdeckt  wurde.  Diese  Handschrift  bot
den  idealen  Vorwand,  eine  Gegenbibel zu
etablieren,  die  nicht  mehr  auf  der  überlieferten
Mehrheit  der  Handschriften  beruhte,  sondern  auf
einem  abweichenden  Text,  der  einem
ökumenischen Ansatz dienlicher war.

Auffällig ist,  dass dieser Angriff  auf die Bibel nicht
von  erklärten  Feinden  des  Protestantismus  kam,
sondern  von  angeblichen  Protestanten selbst.
Westcott, Hort, Nestlé und Aland – Männer, die sich
als Wissenschaftler und Theologen ausgaben, aber
letztlich eine Bibelgrundlage schufen, die sich von
der Reformation distanzierte.

Parallel  dazu  gewannen  die  Ideen  des
Rationalismus  und  der  Evolutionstheorie an
136



Bedeutung.  Wenn  die  Schrift  nicht  mehr  als
unfehlbar gilt, wenn Christus nicht mehr klar als Gott
bezeugt  wird  und  wenn  die  Heilslehre  verwässert
wird,  dann  verliert  der  Glaube  seine  Kraft.  Die
Auswirkungen  sind  heute  unübersehbar:  Ein
Christentum, das in  Beliebigkeit  versinkt,  biblische
Wahrheiten  relativiert  und  in  dem  viele  Gläubige
nicht mehr wissen, welche Bibel sie lesen sollen.

In diesem Abschnitt wollen wir nochmals betrachten,
wie der Angriff auf das Wort Gottes geführt wurde,
welche  Kräfte  daran  beteiligt  waren  und  welche
Konsequenzen dies für die Christenheit hat.

Wir beginnen mit den Gnostikern und ihrer Agenda,
betrachten dann die Kontrolle der Bibel durch das
Papsttum  und  zeigen  schließlich  auf,  wie  die
moderne ökumenische Bewegung und die Bibelkritik
dazu genutzt  werden,  um die Wahrheit  Gottes zu
verwässern  und  in  einen  Einheitsglauben
einzugliedern.  Denn  eines  ist  klar:  Wer  das  Wort
Gottes  verändert,  verändert  den  Glauben. Und
genau das war das Ziel von Anfang an.

Die Gnostiker und ihre Agenda
Die  gnostische  Bewegung  spielte  eine
entscheidende  Rolle  in  der  Verfälschung  der
biblischen  Überlieferung,  insbesondere  durch  ihre

137



Nähe zur alexandrinischen Schule. Alexandria war
im frühen Christentum ein Zentrum philosophischer
und  theologischer  Spekulationen,  wo  heidnische
Philosophie mit christlichen Ideen vermischt wurde.
Diese  Stadt,  in  der  die  berühmte  Bibliothek
Alexandrias  stand,  zog  zahlreiche  Gelehrte  an,
darunter  auch  solche,  die  sich  als  Christen
bezeichneten,  aber  tief  von  gnostischem
Gedankengut  durchdrungen  waren.  In  diesem
intellektuellen Umfeld entwickelte sich ein Bibeltext,
der  maßgeblich  von  dieser  Denkweise  geprägt
wurde  und  bis  heute  in  modernen
Bibelübersetzungen weiterlebt.

Die Gnostiker in Alexandria lehnten die traditionelle
jüdische  und  christliche  Vorstellung  von  einem
persönlichen,  allmächtigen  Gott  ab.  Stattdessen
stellten  sie  eine  komplexe Kosmologie auf,  in  der
die materielle Welt als böse galt und der wahre Gott
unerreichbar  weit  entfernt  war.  Diese  Sichtweise
führte zu einer direkten Feindschaft gegenüber dem
Alten Testament, das den Schöpfergott als aktiv und
souverän  beschreibt.  Viele  gnostische  Lehrer,
darunter  Clemens  von  Alexandria  und  Origenes,
bemühten sich darum, das Alte Testament und das
Evangelium  in  Einklang  mit  ihrer  philosophischen
Weltsicht zu bringen. Dabei gingen sie so weit, dass

138



sie  die  ursprünglichen  Schriften  veränderten,
anpassten und interpretatorisch umdeuteten.

Ein  besonders  drastisches  Beispiel  für  diesen
Einfluss  zeigt  sich  in  der  gnostischen  Tendenz,
Jesus  nicht  als  den  fleischgewordenen  Gott  zu
betrachten,  sondern  lediglich  als  einen  geistigen
Lehrer oder Eingeweihten. In mehreren Textzeugen
des  alexandrinischen  Texttyps,  insbesondere  im
Codex  Sinaiticus  und  Codex  Vaticanus,  wurden
entscheidende  Verse  entweder  umformuliert  oder
gestrichen, um dieses Bild zu unterstützen. So fehlt
beispielsweise  in  1.  Timotheus  3,16 die  klare
Aussage,  dass  „Gott  im  Fleisch  offenbart  wurde“.
Stattdessen wird nur  gesagt,  dass „er“  im Fleisch
offenbart wurde, wodurch die göttliche Natur Christi
abgeschwächt wird.

Eine  weitere  Strategie  der  Gnostiker  war  die
Entfernung  oder  Veränderung  von  Passagen,  die
die Heilsnotwendigkeit des Opfers Christi betonten.
Dies zeigt sich beispielsweise in  Kolosser 1,14, wo
in  modernen  Übersetzungen,  die  auf  dem
alexandrinischen  Text  beruhen,  die  Worte  „durch
sein  Blut“  fehlen.  Diese  Änderung  entfernt  den
direkten  Bezug  auf  das  Sühneopfer  Christi,  ein
zentrales Element der  biblischen Lehre.  Gnostiker
leugneten die Notwendigkeit eines stellvertretenden

139



Opfers,  da  sie  glaubten,  dass die  Erlösung durch
Erkenntnis und nicht durch den Tod Jesu geschieht.

Die  alexandrinische  Schule  unter  Origenes  trug
maßgeblich  zur  Verbreitung  dieser  veränderten
Texte  bei.21 Origenes,  der  die  Bibel  allegorisch
auslegte, betrachtete viele Berichte der Schrift nicht
als  wörtlich  wahr,  sondern  als  symbolische
Erzählungen.  Diese  Haltung  öffnete  die  Tür  für
Textveränderungen,  da  man  nicht  mehr  den
genauen  Wortlaut  der  Heiligen  Schrift  als
maßgeblich  betrachtete,  sondern  vielmehr  deren
„geistige Bedeutung“.  So konnten kritische Stellen
umformuliert oder gestrichen werden, wenn sie nicht
mit der gnostisch-philosophischen Weltanschauung
übereinstimmten.

Ein weiteres Indiz für den gnostischen Einfluss auf
den  alexandrinischen  Text  ist  die  veränderte
Darstellung der Person Jesu. In vielen Stellen der
alexandrinischen  Überlieferung  wird  Jesus  nicht
mehr direkt als „Sohn Gottes“ bezeichnet, sondern
lediglich  als  „Menschensohn“.  Dies  zeigt  sich
beispielsweise  in  Johannes  9,35,  wo  der  Textus
Receptus  klar  „Glaubst  du an den Sohn Gottes?“
beibehält,  während  im  Codex  Sinaiticus  und

21 https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/
origenes-at

140



anderen  alexandrinischen  Handschriften  „Glaubst
du an den Menschensohn?“ steht.  Die Bedeutung
dieser Veränderung ist  enorm, da sie die göttliche
Natur  Jesu  verdunkelt  und  ihn  stärker  in  eine
prophetische, aber nicht notwendigerweise göttliche
Rolle drängt.

Auch  die  gnostische  Ablehnung  des  Alten
Testaments  spiegelt  sich  in  der  alexandrinischen
Textüberlieferung  wider.  Es  gibt  zahlreiche
Beispiele,  in denen alttestamentliche Zitate in  den
neutestamentlichen Texten entweder abgeschwächt
oder  entfernt  wurden.  Dies  zeigt  sich  besonders
deutlich in Stellen, die auf das Gesetz Gottes oder
die  Gebote  Bezug  nehmen.  Die  Gnostiker  sahen
das Gesetz  als  eine Last  und wollten sich  davon
distanzieren, daher ist es nicht überraschend, dass
in  vielen  modernen  Bibelübersetzungen  auf  Basis
des Nestlé-Aland-Textes Begriffe wie „Gebote“ oder
„Gesetz“  durch  allgemeine  moralische  Begriffe
ersetzt wurden.

Durch  diese  Veränderungen  wurde  der
alexandrinische  Text  zu  einem  Instrument  der
gnostischen  Weltanschauung.  Statt  die  Heilige
Schrift in ihrer ursprünglichen Reinheit zu bewahren,
wurden  Anpassungen  vorgenommen,  die  dem
gnostischen  Ideal  einer  mystischen,

141



erkenntnisbasierten  Erlösung  entsprachen.  Das
Resultat  ist  ein  Bibeltext,  der  an  entscheidenden
Stellen die Klarheit und Direktheit der Lehren Christi
und der Apostel verwischt und dadurch Tür und Tor
für theologische Verwirrung öffnet.

Die modernen Bibelausgaben, die auf dem Nestlé-
Aland-Text  basieren,  sind  direkte  Erben  dieser
alexandrinischen  Verfälschungen.  Während  sie  oft
als „wissenschaftlich fundiert“ dargestellt werden, ist
ihre  Basis  tief  in  den  gnostischen  Traditionen
Alexandrias  verwurzelt.  Die  Tatsache,  dass  der
Codex  Sinaiticus  und  der  Codex  Vaticanus  die
Grundlage für  diesen kritischen Text  bilden,  zeigt,
wie  stark  der  Einfluss  dieser  abgeänderten
Überlieferungen bis heute nachwirkt.

Im Gegensatz dazu steht der  Textus Receptus, der
auf  dem byzantinischen  Mehrheitstext  basiert  und
über  Jahrhunderte  hinweg  in  der  Christenheit
bewahrt wurde. Diese Überlieferung trägt nicht die
Spuren gnostischer Manipulation, sondern bewahrt
das  Wort  Gottes  in  seiner  Klarheit  und
Vollständigkeit.  Der  Unterschied  zwischen  diesen
beiden  Texttraditionen  ist  kein  bloßer  Streit  über
Manuskripte, sondern ein fundamentaler Kampf um
die Wahrheit der Schrift.

142



Zusammenfassend  lässt  sich  sagen,  dass  die
Gnostiker nicht nur eine theologische Bedrohung für
die frühe Kirche waren, sondern auch einen direkten
Einfluss auf die Textüberlieferung der Bibel hatten.22

Durch  ihre  philosophischen  Konzepte,  ihre
allegorische  Bibelauslegung  und  ihre  gezielten
Textveränderungen  haben  sie  maßgeblich  zur
Entstehung  des  alexandrinischen  Texttyps
beigetragen.  Die  daraus  resultierenden
Verfälschungen  haben  sich  über  Jahrhunderte
gehalten und sind heute in nahezu allen modernen
Bibelübersetzungen präsent. Wer die wahre Heilige
Schrift  in  ihrer  ursprünglichen  Reinheit  bewahren
will, muss sich deshalb bewusst für einen Bibeltext
entscheiden, der nicht unter diesem Einfluss steht.

Der perfide Plan
Die Veränderung der  biblischen Überlieferung war
nicht  nur  ein  Werk  der  Gnostiker  in  der  frühen
Kirche, sondern setzt sich bis heute fort – mit einem
klaren Ziel:  Eine Einheitsreligion zu formen, in die
alle  Glaubensrichtungen integriert  werden können.
Dieser Plan, der sich über Jahrhunderte entwickelte,
wurde  besonders  durch  die  katholische  Kirche

22 Philipp HÄUSER, Bibliothek der Kirchenväter, 2. Reihe, Band 
1, München 1932

143



vorangetrieben,  die  immer  bestrebt  war,  ihre
absolute Autorität zu behaupten.

1. Die Kontrolle über die Schrift im Mittelalter
Im  Mittelalter  lag  die  Bibel  weitgehend  unter  der
Kontrolle  der  römischen  Kirche.  Der  Zugang  zur
Heiligen Schrift wurde dem einfachen Volk verwehrt,
und  selbst  Kleriker  hatten  oft  nur  begrenzten
Zugang zu den Texten. Die Messe wurde auf Latein
gehalten, einer Sprache, die die meisten Menschen
nicht verstanden. Die katholische Kirche stellte sich
damit  als alleinige Hüterin der göttlichen Wahrheit
dar und konnte somit ihre Lehren durchsetzen, ohne
dass sie von der Schrift hinterfragt wurden.

Doch  mit  der  Reformation  wurde  diese  Kontrolle
durchbrochen.  Martin  Luther  und  andere
Reformatoren  übersetzten  die  Bibel  in  die
Volkssprachen  und  stellten  das  Wort  Gottes  dem
einfachen  Volk  zur  Verfügung.  Diese  Entwicklung
war  für  die  römische Kirche ein  massiver  Schlag,
denn sie verlor ihre Autorität über das Gewissen der
Gläubigen. Doch anstatt die Wahrheit anzunehmen,
kämpfte Rom mit aller Macht gegen die Reformation
–  ein  klares  Zeichen  des  antichristlichen  Geistes,
der dieses System durchdringt.

144



2. Die Gegenreformation und die Jesuiten
Die  katholische  Kirche  reagierte  mit  der
Gegenreformation,  um  den  Fortschritt  der
Reformation  aufzuhalten.  Besonders  der
Jesuitenorden, gegründet von  Ignatius von Loyola,
spielte  hierbei  eine  entscheidende  Rolle.  Die
Jesuiten  waren  darauf  spezialisiert,  sich  in
protestantische  Gebiete  einzuschleichen,  um  dort
Einfluss  zu  gewinnen  und  die  protestantischen
Gemeinden von innen heraus zu schwächen.

Ein  besonders  wirksames  Mittel  dabei  war  die
Einflussnahme  auf  die  theologischen  Fakultäten.
Durch eine gezielte Besetzung hoher Positionen in
Universitäten und kirchlichen Einrichtungen stellten
die Jesuiten sicher, dass protestantische Theologen
zunehmend in eine  ökumenische Richtung gelenkt
wurden.  Die  einst  kompromisslose  Haltung  der
Reformatoren  gegenüber  Rom  wurde  durch  ein
„einheitliches  Christentum“  ersetzt,  in  dem  die
Wahrheit  der  Schrift  keine  übergeordnete  Rolle
mehr spielt.

Dies  führte  dazu,  dass  in  den  evangelischen
Kirchen  immer  mehr  liberale  Theologen
herangezogen wurden und werden, die nicht mehr
an der Heiligen Schrift als unfehlbares Wort Gottes
festhalten.  Stattdessen  wird  die  Bibel  als  ein

145



historisches Dokument betrachtet, das sich im Laufe
der  Zeit  entwickelt  hat  und entsprechend „modern
interpretiert“ werden müsse.

3.  Die  ökumenische  Bewegung  –  Weg  zur
Weltreligion
Der  nächste  Schritt  in  dieser  Entwicklung  ist  die
moderne  ökumenische  Bewegung,  die  darauf
abzielt,  alle  christlichen  Konfessionen  und
schließlich alle Religionen in einer globalen Einheit
zu vereinen. Diese Bewegung wird maßgeblich von
der  katholischen  Kirche  vorangetrieben,  die  seit
dem  Zweiten  Vatikanischen  Konzil  (1962–1965)
offiziell anerkannt hat, dass alle Religionen „Anteile
an der Wahrheit“ hätten.

Dies  öffnete  die  Tür  für  einen  theologischen
Relativismus, in dem es nicht mehr um die Frage
geht,  was wahr oder  falsch ist,  sondern nur  noch
darum, was „verbindend“ sein kann. Dabei werden
fundamentale  biblische  Wahrheiten  über  Bord
geworfen  –  besonders  die  Exklusivität  Christi  als
einziger Weg zum Heil.

Die  veränderten  Bibelübersetzungen  spielen  in
diesem Prozess eine zentrale Rolle. Indem sie die
göttliche  Natur  Christi  abschwächen,  die
Notwendigkeit  seines Sühneopfers relativieren und

146



zentrale Lehren der Schrift  verwässern, tragen sie
direkt zur Agenda der Einheitsreligion bei. Wenn alle
Bibeln  mehr  oder  weniger  das  Gleiche  aussagen
und  wenn  die  Heilige  Schrift  nicht  mehr  als
endgültige Autorität gilt, dann gibt es keinen Grund
mehr für Trennung – und genau das ist das Ziel der
ökumenischen Bewegung.

4.  Die  Jesuiten  und  ihr  Einfluss  auf  die
Bibelwissenschaft
Ein  erschreckendes  Detail  in  diesem
Zusammenhang  ist  die  Tatsache,  dass  viele  der
modernen  Textkritiker,  die  für  die  Verbreitung  des
Nestlé-Aland-Textes verantwortlich  sind,  entweder
direkt  oder  indirekt  mit  dem katholischen  Einfluss
verbunden sind. Die protestantische Welt ist sich oft
nicht  bewusst,  dass  die  Grundlage  für  viele
moderne  Bibelübersetzungen  von  Westcott,  Hort,
Nestlé und Aland geschaffen wurde – Männern, die
nicht  dem Geist  der  Reformation folgten,  sondern
eine  Bibel  schufen,  die  mit  der  katholischen
Theologie kompatibel ist.

Westcott und Hort waren dafür bekannt, dass sie die
Heilige Schrift mit größtem Misstrauen betrachteten
und  sich  stark  für  den  alexandrinischen  Text
aussprachen. Nestlé und Aland setzten diesen Kurs
fort, indem sie den Textus Receptus zugunsten des

147



Codex Sinaiticus und Codex Vaticanus verwarfen –
Manuskripte,  die  direkt  aus  römisch-katholischen
Bibliotheken stammen.

Die  Verbindung  zu  den  Jesuiten  wird  besonders
deutlich,  wenn  man  sich  ansieht,  wie  stark
katholische  Theologen  in  der  modernen
Bibelwissenschaft  vertreten  sind.  Viele  führende
Textkritiker  haben  an  römisch-katholischen
Universitäten studiert  oder  sind  direkt  mit  dem
Vatikan  verbunden.  Dies  stellt  die  Frage:  Warum
sollte  die  katholische  Kirche  Interesse  an  der
Verbreitung eines „kritischen Textes“  haben,  wenn
sie doch Jahrhunderte lang versucht hat, die Bibel
zu unterdrücken?

Die  Antwort  ist  einfach:  Weil  dieser  kritische  Text
dem ökumenischen Ziel dient!

5. Die Folgen für den protestantischen Glauben
Heute  sehen  wir  die  Konsequenzen  dieser
Entwicklung deutlich:

• Die  evangelischen  Kirchen  haben  ihre
einstige Klarheit verloren.

• Die  Unfehlbarkeit  der  Schrift  wird  in  vielen
theologischen Kreisen nicht mehr anerkannt.

• Viele  Pfarrer  predigen  nicht  mehr  auf  der
Grundlage  der  Bibel,  sondern  aus

148



sozialpolitischen  und  philosophischen
Ansätzen.

• Die Verbindung zur römischen Kirche wächst
durch den ökumenischen Dialog stetig.

• Der  Widerstand  gegen  Irrlehren  schwindet,
weil  niemand  mehr  sicher  weiß,  welche
Bibelstellen verlässlich sind.

Der Feind hat es geschafft, dass viele evangelische
Theologen  heute  nichts  anderes  tun,  als  das  zu
„wiederkäuen“,  was sie in ihren Fakultäten gelernt
haben  –  ohne  sich  mit  der  Geschichte  der
Bibelübersetzungen auseinanderzusetzen oder den
geistlichen Kampf hinter der modernen Textkritik zu
erkennen.

Luther sagte einst treffend:

„Die Theologie macht Ungläubige.“

Und  genau  das  ist  heute  Realität  geworden.  Die
katholische  Kirche  hat  es  geschafft,  durch
schleichende  Manipulationen  die  Klarheit  des
Wortes Gottes zu verwischen, um das Fundament
der Reformation zu untergraben.

Die  Frage ist:  Wie  lange wird  es  dauern,  bis  der
Protestantismus  vollständig  in  die  Einheitsreligion
integriert wird?

149



Die Antwort liegt in der Schrift selbst.  Nur wer sich
an das unverfälschte Wort Gottes hält, wird in der
Lage sein,  den Täuschungen zu widerstehen. Der
Weg  zurück  zur  Wahrheit  beginnt  mit  der
Entscheidung, welche Bibel wir lesen, welchen Text
wir vertrauen und wem wir letztendlich glauben.

Um den ganzen Kritikern, die sagen werden, welche
Quellen bringst  du an,  das sind doch alles kühne
Behauptungen, entgegen zu wirken sage ich.

Befasst euch mit Rudolf Ebertshäuser, der mehrere
kritische Bücher über die Bibeln verfasste und ein
Mitarbeiter der Schlachter 2000 war. Ebenso Roger
Liebi und Walther Veith, die allesamt sehr detaillierte
Beweise in ihren Vorträgen bringen.

Weiterhin  empfehle  ich  das  „Life  and  Letters  of
Fenton John Anthony Hort“ I und II.

Die beste Quelle ist jedoch die Schrift selbst. Lest
und  vergleicht  die  Nestlé-Aland-Bibeln  mit  den
Textus Receptus Bibeln und ihr werdet merken, was
göttlich inspiriert ist und was einem weltlichen Geist
dient.

Das „Comma Johanneum“
Abschließend  möchten  wir  noch  eine  Betrachtung
des  „Comma  Johanneum“  durchführen,  weil  dies
150



eine der umstrittensten Bibelstellen ist, die es gibt.
Es heißt in der Schlachter 2000:

„Er ist es, der durch Wasser und Blut gekommen ist,
Jesus  der  Christus;  nicht  durch  Wasser  allein,
sondern durch Wasser und Blut. Und der Geist ist
es, der Zeugnis gibt, weil der Geist die Wahrheit ist.
Denn drei sind es, die Zeugnis ablegen im Himmel:
der Vater, das Wort und der Heilige Geist, und diese
drei sind eins; und drei sind es, die Zeugnis ablegen
auf  der Erde:  der Geist  und das Wasser und das
Blut, und die drei stimmen überein. 

Wenn wir das Zeugnis der Menschen annehmen, so
ist  das  Zeugnis  Gottes  größer;  denn  das  ist  das
Zeugnis Gottes, das er von seinem Sohn abgelegt
hat. 

Wer  an  den  Sohn  Gottes  glaubt,  der  hat  das
Zeugnis in sich selbst; wer Gott nicht glaubt, der hat
ihn  zum  Lügner  gemacht,  weil  er  nicht  an  das
Zeugnis geglaubt  hat,  das Gott  von seinem Sohn
abgelegt hat. Und darin besteht das Zeugnis, daß
Gott  uns  ewiges  Leben  gegeben  hat,  und  dieses
Leben ist in seinem Sohn. Wer den Sohn hat, der
hat das Leben; wer den Sohn Gottes nicht hat, der
hat das Leben nicht. 

151



Dies habe ich euch geschrieben, die ihr glaubt an
den Namen des Sohnes Gottes, damit ihr wißt, daß
ihr  ewiges  Leben  habt,  und  damit  ihr  [auch
weiterhin]  an  den  Namen  des  Sohnes  Gottes
glaubt.“ -1. Johannes 5, 6 – 13

Es ist das Zeugnis der Trinitätslehre und damit ein
weiterer Beweis der Gottheit Jesus Christus.

Während moderne Textkritiker argumentieren, dass
es  sich  um  eine  spätere  Hinzufügung  handelt,
existieren zahlreiche historische,  theologische und
textkritische  Beweise,  die  seine  Authentizität
unterstützen.  Diese  Passage  spielt  eine
entscheidende  Rolle  in  der  biblischen  Bezeugung
der Trinität und ist daher ein bevorzugtes Angriffsziel
sowohl von Unitariern als auch von Anhängern der
modernen Bibelkritik.  Kritiker  behaupten,  dass  die
Stelle  in  keinen  erhaltenen  griechischen
Handschriften vor dem 4. Jahrhundert zu finden sei
und  damit  eine  spätere  Fälschung  darstelle.  Ihre
Hauptargumente beruhen auf der geringen Anzahl
an  griechischen  Handschriften,  die  das  Comma
enthalten,  seinem  späten  Erscheinen  in  der
lateinischen  Tradition,  seinem  Fehlen  in  anderen
alten  Bibelversionen  und  der  Tatsache,  dass  es
nicht von frühen Kirchenvätern zitiert wurde, selbst
nicht während der trinitarischen Kontroversen. Doch

152



diese  Argumente  sind  entweder  lückenhaft  oder
gänzlich  falsch,  unter  anderem  auch  durch  die
Arbeit von Kurt Aland geprägt.

Die Handschriftenlage zeigt ein differenziertes Bild.
Von den über 5300 griechischen Handschriften des
Neuen Testaments enthalten nur 501 überhaupt 1.
Johannes  5.  Viele  der  Handschriften,  die  das
Comma  Johanneum nicht  enthalten,  zeigen  es
dennoch am Rand, was darauf hindeutet, dass es
bereits  bekannt  war.  Ebenso  existieren  viele  alte
Handschriften,  die  es  enthalten.  Auch  im
lateinischen  Text  gibt  es  frühe  Erwähnungen  des
Comma Johanneum, die belegen, dass es nicht erst
spät hinzugefügt wurde. Das oft angeführte Prinzip
„älter  ist  besser“  erweist  sich  in  diesem  Fall  als
fragwürdig,  denn  die  beiden  oft  bevorzugten
Codices,  Codex  Sinaiticus und  Codex  Vaticanus,
unterscheiden sich allein in den Evangelien an über
3000 Stellen.  Zudem sind sie in einem tadellosen
Zustand,  was  darauf  hindeutet,  dass  sie  kaum
benutzt  wurden  und  keine  breite  Anerkennung
fanden.  Andere  Bibelstellen,  die  ebenfalls  nur
spärlich  bezeugt  sind,  werden  ohne  weiteres
akzeptiert,  während  das  Comma  Johanneum
bewusst in Frage gestellt wird.

153



Die  Arianer,  die  die  Trinität  leugneten,  hatten
maßgeblichen  Einfluss  auf  die  Textüberlieferung.
Kaiser  Konstantin  und  seine  Nachfolger  förderten
diese theologische Strömung aktiv. Über ein halbes
Jahrhundert  lang  kontrollierten  sie  den
griechischsprachigen  Teil  des  Römischen  Reiches
und  hatten  somit  die  Möglichkeit,  unliebsame
Stellen aus der Schrift zu entfernen. Es ist deutlich
einfacher,  Passagen  zu  entfernen  als  neue
einzufügen, was ein starkes Indiz dafür ist, dass das
Comma  Johanneum ursprünglich  vorhanden  war.
Schon  zwei  Jahrhunderte  vor  der  arianischen
Einflussnahme zitierten  Kirchenväter  wie  Tertullian
und Cyprian die Passage, was die Behauptung, sie
sei  eine  späte  Erfindung,  widerlegt.  Auch  die
Waldenser,  deren  Ursprünge  bis  ins  erste
nachchristliche  Jahrhundert  zurückreichen,
verwendeten  das  Comma  Johanneum in  ihren
Bibelüberlieferungen.

Ein weiteres starkes Argument für die Echtheit des
Comma  Johanneum sind  die  grammatikalischen
Fehler,  die  ohne  diesen  Vers  entstehen.  Der
griechische Satzbau wird inkohärent, insbesondere
in  Bezug  auf  das  Geschlecht  von  Substantiven.
Zudem  bleibt  ohne  das  Comma  Johanneum das
„Zeugnis im Himmel“ unvollständig und die gesamte
Passage  wird  unverständlich.  Das  „Zeugnis  des
154



Menschen“ in Johannes 1,32 und Johannes 19,34-
35 sowie das „Zeugnis im Himmel“ in Johannes 8,18
und  Johannes  15,26  werden  ohne  das  Comma
Johanneum nicht  ins  Verhältnis  gesetzt  und  das,
obwohl  dieser  Abschnitt  genau  davon  handelt.  Er
vergleicht die beiden Zeugnisse miteinander und ist
deshalb  nur  dann  logisch,  wenn  das  Comma
existiert.

Die  Beweise  für  das  Comma  Johanneum sind
zahlreich und überzeugend. Historische Zeugnisse
von Kirchenvätern, die alt-lateinische Überlieferung
und  die  Vulgata  sprechen  klar  für  seine
Authentizität.  Die  textkritischen  Argumente  gegen
den Vers beruhen auf der selektiven Bevorzugung
einzelner  Handschriften,  während  gleichzeitig
überlieferungsgeschichtliche  Fakten  ignoriert
werden. Die systematische Entfernung trinitarischer
Beweise  durch  arianische  Theologen  sowie  das
bewusste  Weglassen  der  Stelle  in  bestimmten
Manuskripten zeigen eine Manipulation der Schrift.
Das  Comma  Johanneum ist  somit  nicht  nur  ein
wichtiger Bestandteil der biblischen Lehre, sondern
auch ein Beispiel dafür, wie der Kampf um das Wort
Gottes  über  Jahrhunderte  hinweg  geführt  wurde.
Wer die  Wahrheit  der  Schrift  bewahren will,  sollte

155



diesen Vers als authentisches Zeugnis der Trinität
anerkennen.23

Widersprüche im Nestlé-Aland
In der Einleitung zu diesem Buch betrachteten wir
kurz den Vers:

„indem er  in  seinem Fleisch  die  Feindschaft,  das
Gesetz der Gebote in Satzungen, hinwegtat, um die
zwei  in sich selbst  zu  einem neuen Menschen zu
schaffen  und  Frieden  zu  stiften,…“  
-Epheser 2, 15 (Schlachter2000)

Dieser  Vers  zeigt  deutlich,  dass  nicht  die  Gebote
Gottes, sondern der Opferdienst abgeschafft wurde,
da  das  beständige  Opfer,  Jesus  Christus  diese
Rituale überflüssig  macht.  Nichts  anderes,  als  die
Gebote in Satzungen sind hinweg getan worden.

Hört  man heutige Pfarrer  und Theologen,  so  wird
nicht  selten etwas vollkommen anderes gepredigt.
Woran liegt das? An den Widersprüchen,  die sich
durch die Neuinterpretation der Texte durch Nestlé-
Aland. Betrachten wir den Text in einer textkritischen
Bibel, so sieht er so aus:

23 https://reformiertblog.wordpress.com/2016/08/08/die-
verteidigung-des-comma-johanneum/

156



„Er  hat  das  Gesetz,  das  in  Gebote  gefasst  war,
abgetan,  damit  er  in  sich  selber  aus  den  zweien
einen neuen Menschen schaffe und Frieden mache“
-Epheser 2, 15 (Luther 2017)

Hier wird das gesamte Gesetz gestrichen,  sodass
eine  Buße  überflüssig  wird.  Jedoch  führt  diese
Änderung zu Widersprüchen an anderer Stelle, wie
wir hier sehr deutlich sehen:

„Denn  wahrlich,  ich  sage  euch:  Bis  Himmel  und
Erde  vergehen,  wird  nicht  vergehen  der  kleinste
Buchstabe noch ein Tüpfelchen vom Gesetz, bis es
alles geschieht. Wer nun eines von diesen kleinsten
Geboten auflöst und lehrt die Leute so, der wird der
Kleinste heißen im Himmelreich; wer es aber tut und
lehrt,  der wird groß heißen im Himmelreich. Denn
ich  sage  euch:  Wenn  eure  Gerechtigkeit  nicht
besser ist als die der Schriftgelehrten und Pharisäer,
so  werdet  ihr  nicht  in  das Himmelreich  kommen.“
-Matthäus 5, 18 – 20 (Luther 2017)

An dieser Stelle sagt Jesus selbst, dass das Gesetz
unveränderlich stehen bleibt, bis die Welt untergeht,
mehr  noch,  bis  der  Himmel  vergeht.  Dies  zeigt
deutlich,  dass  diese  Veränderungen  im  Text
durchaus Potential  dazu haben, den Bibelleser zu
den Schluss kommen zu lassen, dass die Bibel nicht
widerspruchsfrei  ist.  Aber  sie  ist  widerspruchsfrei,

157



wenn die angewandte Textgrundlage, die von Gott
eingegebene ist.

Wir schauen uns noch ein Beispiel an:

„Ich  und  der  Vater  sind  eins.“
-Johannes 10, 30 (Luther 2017)

Hier bezeugt die textkritische Bibel, dass Jesus Gott
ist. Wenn er dies ist, so ist er auch allwissend.

„Von  dem  Tage  aber  und  von  der  Stunde  weiß
niemand, auch die Engel im Himmel nicht, auch der
Sohn  nicht,  sondern  allein  der  Vater.“
-Matthäus 24, 36 (Luther 2017)

Wenn  Jesus  nicht  wissen  kann,  wann  er
wiederkommt, so kann er nicht Gott sein, wenn er
aber Gott  ist,  so ist  er  auch allwissend und weiß,
was  der  Vater  weiß,  also  auch  um  seine
Wiederkunft.

Ein  weiteres  Beispiel  finden  wir  im
Markusevangelium. Dort heißt es:

„Denn es geht  nicht in sein Herz, sondern in den
Bauch  und  kommt  heraus  in  die  Grube.  Damit
erklärte  er  alle  Speisen  für  rein.“  
-Markus 7, 19 (Luther 2017)

Zuallererst  ist  festzuhalten,  dass  es  in  dieser
Passage  im  Grundgedanken  nie  um  die
158



Nahrungsaufnahme  geht.  Jesus  stellt  ganz  klar,
dass von außen nichts zugeführt werden kann, was
den Menschen verunreinigt. Was meint er damit? Er
will damit sagen, dass die Haltung unseres Herzens
nicht  von  äußeren  Faktoren  beeinflusst  wird,
sondern schlecht von innen heraus ist.

Die  Umdeutung  dieses  Abschnittes  in
Nahrungsaufnahme ist geradezu lächerlich, weil sie
den  gesamten  Kontext  aus  dem  Zusammenhang
reißt.  Die  Schlachter  drückt  den gleichen Vers  so
aus:

„Denn es kommt nicht in sein Herz, sondern in den
Bauch und wird auf dem natürlichen Weg,  der alle
Speisen  reinigt,  ausgeschieden.“ 
-Markus 7, 19 (Schlachter 2000)

Hier  sagt  Christus,  dass  Speise  durch  den
Verdauungsapparat  gereinigt  wird,  aber  kein  Wort
davon, dass damit alle Speise als rein gilt. Hierbei
müsste man schließlich untersuchen, was die Bibel
als Speise definiert und das ist nicht alles. Das ist
auch nicht der Punkt worauf ich hinaus möchte.

„Sie werden vergehen, du aber bleibst; sie werden
alle veralten wie ein Gewand; wie ein Kleid wirst du
sie wechseln, und sie schwinden dahin. 28 Du aber

159



bleibst, wie du bist, und deine Jahre nehmen kein
Ende.“ -Psalm 102, 27 – 28 (Luther 2017)

Gott ändert sich nicht nach diesem Vers, dass heißt,
was  er  gestern  beschlossen  hat,  das  gilt  auch
morgen noch. Wahrheit wird nicht zur Lüge, nur weil
Zeit  vergeht.  Und  wenn  Gott  uns  in  den
Mosebüchern eindeutig Speisegebote gibt, so sind
diese auch heute  noch gültig.  Jetzt  wird  es  unter
den Lesern einen riesigen Aufschrei geben, aber ich
möchte auf das erste Buch dieser Reihe verweisen.
Ein Gebot ist kein Verbot, es ist ein: „du sollst nicht,
weil es dir nicht guttut“,  nicht ein: „du darfst nicht,
weil ich es dir verbiete.“

Gott möchte dir zeigen, was gut und was nicht gut
ist.  Es  ist  sogar  mittlerweile  wissenschaftlich
erwiesen,  dass  je  unreiner  die  Speise  nach
biblischer  Vorschrift  ist,  desto  wahrscheinlicher
prägen  sich  schwerwiegende  Krankheiten  aus.
Rindfleisch  ist  gesünder  als  Schweinefleisch,  ist
gesünder als Storch, ist gesünder als Hund. Und am
besten verzichtet man ganz auf Fleisch, wenn man
gesund  leben  möchte.  Genau  das  vermittelt  die
Bibel  im  alten  Testament.  Gott  gab  diese
Speisegebote  nicht  aus  Willkür,  weil  er  heute  der
Meinung  ist,  du  darfst  das  nicht  essen,  um  dir
morgen  mitzuteilen,  dass  du  es  ab  sofort  essen

160



darfst.  Gott  sagt  uns,  unser  ja,  sei  ein  ja,  was
bedeutet,  wir  sollen  nicht  wanken,  umso  weniger
wird Gott das selbst tun.

Einige Leser werden jetzt auf 1. Timotheus 4, 3 – 5
verweisen.  Ich sage nicht,  dass du nicht  Schwein
essen darfst, ich sage dass Gott es nicht empfiehlt,
weil  es  krank  machen  kann,  du  aber  mit
Danksagung durchaus Schwein essen darfst, dann
lebe aber mit den Konsequenzen.

Jedenfalls macht Gott  nicht unreine Tiere plötzlich
rein,  das  ist  Willkür  und  ein  Widerspruch  in  der
Schrift.

Widersprüche dieser  Qualität  ergeben sich zuhauf
durch die kritischen Texte und der arme Suchende
verzweifelt  daran,  dass  er  nicht  mehr  weiß,  was
wahr ist und was nicht.

Kurt und Barbara Aland, also diejenigen, auf die die
textkritische  Sichtweise  entscheidend  mit
zurückzuverfolgen ist geben selbst zu:

„Die Anschauung von der Verbalinspiration, d.h. der
irrtumsfreien  Eingebung,  welche  die  Orthodoxie
beider  evangelischer  Konfessionen  mit  Nachdruck
verfocht, setzt den Textus receptus voraus“24

24 Kurt ALAND, Der Text des neuen Testaments, Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft, 1989, S. 16

161



Was sie hiermit ausdrücken wollen, ist schlicht und
ergreifend  die  Tatsache,  dass  widerspruchsfreies
Verständnis nur mit dem Textus Receptus möglich
ist.  Warum  sagen  das  die  Leute,  die  den  Textus
Receptus verschwinden lassen wollen? Weil genau
dass  das  Ziel  ist,  den  Widerspruch  zu  säen  und
damit  die  Lehre  Gottes  zu  verfälschen.  Ganz  im
Sinne der Schlange:

„[…]  Sollte  Gott  wirklich  gesagt  haben,  […]“
-1. Mose 3, 1

Satan  ist  bestrebt,  Irrlehre  zu  streuen,  damit  die
Wahrheit nicht von der Lüge unterschieden werden
kann  und  dies  ist  ihm  vorzüglich  in  den
textkritischen  Bibeln  geglückt,  die  heutzutage  in
Hülle und Fülle herumgeistern.

Ende des 19. Jahrhunderts wurden die Textkritiker
als  Spalter  bezeichnet,  da  sie  mit  ihrer  Lehre  die
Gemeinde  in  unterschiedliche  Lehren  treiben.
Heute,  da  ihre  Bibeln  den  großen  Teil  der  Bibeln
darstellen,  hat  sich  der  Spieß umgedreht  und die
Verfechter  des  traditionellen  Textes  werden  als
Spalter bezeichnet.

Es ist wie eh und je. Diejenigen, die die Wahrheit
verkündigen  wollen,  werden  denunziert  und  als
fanatisch abgestempelt und sie bilden ausnahmslos

162



die Minderheit.  Wir  sollten uns dies im Hinterkopf
behalten,  dass die  breite  Masse nie  der  Wahrheit
folgte.

Ökumene
Die Idee der Ökumene klingt auf den ersten Blick
lobenswert.  Eine  Einheit  unter  Christen,  die
Spaltungen  überwindet  und  das  Evangelium
gemeinsam  verkündet,  erscheint  als  ein
erstrebenswertes  Ziel.  Doch  die  entscheidende
Frage  ist,  auf  welcher  Grundlage  diese  Einheit
geschieht. Jesus selbst betete für die Einheit seiner
Nachfolger,  doch  diese  Einheit  war  keine
organisatorische oder erzwungene Einheit, sondern
eine geistliche Verbundenheit in der Wahrheit.  Die
wahre  Einheit  entsteht  durch  den  gemeinsamen
Glauben an Jesus Christus  als  den Sohn Gottes,
den gekreuzigten und auferstandenen Herrn. Wenn
Ökumene bedeutet, dass Christen unterschiedlicher
Konfessionen  gemeinsam  an  dieser  Wahrheit
festhalten, dann ist sie biblisch und wünschenswert.
Doch  wenn  die  Wahrheit  für  eine  äußere  Einheit
geopfert wird, dann haben Gläubige die Pflicht, sich
dem entgegenzustellen.

Die moderne ökumenische Bewegung unterscheidet
sich  grundlegend  von  der  biblischen  Einheit.  Sie

163



basiert  nicht  auf  der  gemeinsamen  Wahrheit,
sondern auf Kompromissen. Der Weltkirchenrat, der
1948 gegründet  wurde,  setzt  sich aus zahlreichen
Kirchen  unterschiedlicher  Prägung  zusammen.
Doch  statt  die  biblische  Wahrheit  zu  bewahren,
werden  Unterschiede  verschleiert  und  die  Heilige
Schrift  zunehmend  relativiert.  Besonders
problematisch  ist  die  führende Rolle  der  römisch-
katholischen  Kirche  in  der  Ökumene.  Seit  dem
Zweiten  Vatikanischen  Konzil  wird  der
Protestantismus nicht  mehr als  Irrlehre  betrachtet,
sondern als „getrennte Brüder“, die zur Mutterkirche
zurückkehren  müssen.  Damit  wird  die  Ökumene
kein  Dialog  auf  Augenhöhe,  sondern  eine
Bewegung  hin  zur  Unterordnung  unter  das
Papsttum. Die katholische Kirche hat in den letzten
Jahrzehnten immer wieder deutlich gemacht,  dass
sie  sich  nicht  reformieren  oder  theologische
Zugeständnisse machen wird. Vielmehr sieht sie die
protestantischen  Kirchen  als  fehlgeleitete
Gemeinschaften, die in ihre Autorität zurückgeführt
werden müssen.

Neben der Einheit  unter Christen treibt  Rom auch
den  interreligiösen  Dialog  voran.  Die  Vorstellung,
dass  alle  Religionen  im  Grunde  denselben  Gott
anbeten, wurde insbesondere von Papst Franziskus
propagiert.  Die Aussage, dass der Pluralismus der
164



Religionen von Gott gewollt sei, widerspricht jedoch
der  Schrift,  die  klar  bezeugt,  dass  es  nur  einen
Mittler  zwischen  Gott  und  den  Menschen  gibt,
nämlich Jesus Christus. In der modernen Ökumene
geht es längst nicht mehr nur um die Einheit unter
den Konfessionen, sondern um die Formung einer
universellen Weltreligion, in der Unterschiede keine
Rolle mehr spielen und Christus als alleiniger Weg
zum Heil verworfen wird.

Die Gefahren einer falsch verstandenen Ökumene
sind  nicht  zu  übersehen.  Die  Wahrheit  wird
relativiert,  biblische  Lehren  werden  abgeschwächt
oder  gar verworfen,  weil  sie als  „spaltend“  gelten.
Die  Unterschiede  zwischen  katholischer  und
protestantischer Lehre werden verwischt, anstatt sie
offen zu diskutieren. Die Bibel wird zunehmend dem
Zeitgeist  angepasst,  die  Autorität  der  Schrift
schwindet  in  den  theologischen  Kreisen,  während
der  Vatikan  seine  Stellung  als  moralische  Instanz
ausbaut.  Diese Entwicklung ist  gefährlich,  weil  sie
genau  das  Gegenteil  von  dem  bewirkt,  was  eine
wahre, geistlich begründete Einheit sein sollte. Statt
die Reinheit des Evangeliums zu bewahren, wird es
den gesellschaftlichen Strömungen angepasst. Statt
Christus  in  den  Mittelpunkt  zu  stellen,  rückt  die
institutionelle  Einheit  ins  Zentrum,  während  die

165



Klarheit  der  biblischen  Lehren  immer  weiter
verwischt wird.

Die  ökumenische  Bewegung  bereitet  damit  den
Boden  für  ein  religiös-politisches  System,  das  in
Offenbarung 13 bereits beschrieben wird. Wenn alle
Religionen  in  einem  gemeinsamen  Geist  vereint
werden,  dann gibt  es  keine klaren Grenzen mehr
zwischen Wahrheit und Irrtum. Stattdessen wird der
Glaube  an  Christus  als  den  alleinigen  Erlöser
relativiert,  um eine künstliche Einheit  zu  schaffen.
Die  heutige  Ökumene  ist  damit  ein  direktes
Instrument,  um den  Weg  für  eine  Weltreligion  zu
ebnen, die letztlich nicht Christus ehrt, sondern sich
einer  menschlichen,  politisch  gesteuerten  Agenda
unterordnet.

Es gibt durchaus sinnvolle Kooperationen zwischen
Christen  unterschiedlicher  Prägung,  etwa  in
humanitären Fragen oder bei der Verteidigung der
Religionsfreiheit. Doch die Grenze liegt dort, wo die
Wahrheit des Evangeliums aufgeweicht wird. Einheit
kann niemals wichtiger sein als Wahrheit. Wer das
wahre Wort Gottes bewahren will, darf sich nicht in
einen  falschen  Frieden  einbinden  lassen,  der  auf
Kompromissen beruht. Die Schrift warnt davor, sich
mit jenen zu verbünden, die nicht die Lehre Christi
bringen.  Eine wahre Einheit  ist  nur  dann möglich,

166



wenn sie auf Christus gegründet ist. Sobald Jesus
für  eine  Einheitsreligion  geopfert  wird,  ist
Widerstand die einzige Option für wahre Gläubige.

167



Schlusswort
Die  Betrachtung  der  verschiedenen
Bibelübersetzungen,  ihrer  Textgrundlagen  und  der
damit  verbundenen  theologischen  Konsequenzen
hat gezeigt, dass der Kampf um das Wort Gottes so
alt  ist  wie  die  Kirche  selbst.  Von  den  frühen
Gnostikern, die das Evangelium allegorisierten, über
die  Einflussnahme der  römischen Kirche und ihre
Kontrolle der Schrift bis hin zur modernen Bibelkritik
zieht  sich  eine  Linie  der  bewussten  oder
unbewussten Manipulation durch die Jahrhunderte.
Das  Ziel  war  und  ist  stets  dasselbe:  die
Verwässerung der  göttlichen Offenbarung  und die
Schwächung der klaren Lehre der Heiligen Schrift.

Besonders  der  alexandrinische  Texttyp,  auf  dem
viele  moderne  Bibelübersetzungen  basieren,  zeigt
deutliche  Zeichen  einer  Veränderung,  die  darauf
abzielt,  die  göttliche Natur  Christi,  die  Trinität  und
das Heilswerk Jesu zu entkräften. Während Kritiker
des  Comma  Johanneum mit  vermeintlich
wissenschaftlichen Methoden argumentieren, bleibt
die  Tatsache  bestehen,  dass  wesentliche
Wahrheiten der Schrift in modernen Übersetzungen
abgeschwächt  oder  entfernt  wurden.  Dies  ist  kein
Zufall,  sondern  eine  Entwicklung,  die  sich  über

168



Jahrhunderte erstreckte und die biblische Wahrheit
durch subtile Veränderungen verzerrt hat.

Die Reformation brachte das Wort Gottes zurück in
die Hände des Volkes, doch die Gegenkräfte haben
nicht  aufgehört,  es  anzugreifen.  Heute  stehen wir
vor  einer  Zeit,  in  der  der  christliche Glaube mehr
denn je durch ökumenische Bestrebungen, liberale
Theologie  und  textkritische  Manipulation
unterwandert  wird.  Die  Bibel  ist  nicht  einfach  ein
Buch,  sondern das lebendige Wort Gottes,  das in
seiner unverfälschten Form die Grundlage unseres
Glaubens bildet.  Wer sich mit  der  Geschichte der
Textüberlieferung  auseinandersetzt,  erkennt,  dass
es  nicht  nur  um  linguistische  oder  philologische
Feinheiten  geht,  sondern  um  den  Kern  der
biblischen Botschaft.

Die  Wahl  der  richtigen  Bibel  ist  somit  keine
Nebensache,  sondern  eine  Entscheidung  von
größter  Bedeutung.  Wer  dem  Wort  Gottes  treu
bleiben  will,  muss  sich  mit  der  Frage
auseinandersetzen,  auf  welchen  Text  er  sein
Vertrauen setzt. Diejenigen, die sich für den Textus
Receptus  und  seine  Überlieferungstradition
entscheiden,  stehen  in  einer  Linie  mit  den
Reformatoren und all jenen Gläubigen, die das Wort
Gottes  in  seiner  ursprünglichen  Kraft  bewahren

169



wollten.  Es  sind  diejenigen  gewesen,  die  für  das
Wort Gottes in den Tod gingen. Diejenigen, die kein
Blatt  vor  den  Mund  nahmen,  um  anderen  zu
gefallen, sondern die dem Tod in die Augen sahen
und ihn auch schmeckten. Es sind diejenigen, die
für die Wahrheit starben.

Die  andere  Seite  besteht  aus denen,  die  seit  der
Geburt Christi versuchen, ihn und sein Zeugnis aus
der  Welt  zu  tilgen.  Es  sind  diejenigen,  die  die
ermordeten, die die Wahrheit verbreiten wollten.

Möge dieses Buch dazu beitragen, ein Bewusstsein
für  diese  fundamentale  Wahrheit  zu  schaffen  und
die Leser ermutigen, das Wort Gottes nicht nur zu
studieren,  sondern  es  auch in  seinem reinen und
unverfälschten Zustand zu bewahren.

Nachdem wir nun in den ersten beiden Büchern die
Grundlage  geschaffen  haben  was  für  einen
wachsenden  Glauben  vonnöten  ist  und  welche
Schrift  uns  weiterführt  in  der  Erkenntnis  ohne  zu
verwirren,  schauen  wir  uns  im  nächsten  Part  ein
Kernthema an, welches sehr unterschätzt wird, den
Tag  des  Herrn.  Wichtig  deshalb,  weil  es  um
Anbetung und Anerkennung der göttlichen Autorität
geht, wie wir sehen werden.

170



Bis es soweit ist, wünsche ich euch Gottes Segen
und Frieden auf all euren Wegen.

171



Quellenverzeichnis
1. https://www.br.de/nachrichten/deutschland-

welt/elon-musks-arm-geste-reaktion-auf-
angeblichen-hitlergruss,UaVppB4

2. Karlheinz DESCHNER: Der Moloch, 
München: Heyne Verlag, 2002

3. https://en.wikipedia.org/wiki/
List_of_wars_involving_the_United_States

4. https://ww1.bibleodyssey.com/articles/philo-
clement-and-origen/

5. https://www.britannica.com/topic/biblical-
literature/Origens-Hexapla

6. https://de.wikipedia.org/wiki/
Konstantin_der_Gro%C3%9Fe?

7. https://en.wikipedia.org/wiki/
Fifty_Bibles_of_Constantine

8. https://www.britannica.com/topic/pontifex-
maximus

9. https://learnattack.de/schuelerlexikon/
geschichte/investiturstreit

10.https://sourcebooks.fordham.edu/source/
john1a.asp

11. https://redbrickparsonage.wordpress.com/
2017/10/21/quote-of-the-week-hus-a-goose-
luther-a-swan/

12.https://www.sabbat.at/
p_zitate_katholisch.shtml

13.https://de.wikipedia.org/wiki/
Spanische_Armada

172



14.Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John
Anthony Hort, Vol. 1, New York: MacMillan & 
Co., 1896, S. 211

15.Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John
Anthony Hort, Vol. 1, New York: MacMillan & 
Co., 1896, S. 76

16.Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John
Anthony Hort, Vol. 2, New York: MacMillan & 
Co., 1896, S. 31

17.Arthur HORT: Life and Letters of Fenton John
Anthony Hort, Vol. 1, New York: MacMillan & 
Co., 1896, S. 275

18.https://www.welt.de/politik/deutschland/
article114889749/Ostdeutschland-die-
unglaeubigste-Region-der-Welt.html

19.Rudolf EBERTSHÄUSER: Gottes Wort oder 
Menschenwort? Moderne 
Bibelübersetzungen unter der Lupe, 
Steffisburg: Edition Nehemia, 3. Auflage 2016

20.https://www.ndr.de/nachrichten/
niedersachsen/Gott-ist-queer-Landeskirche-
stellt-sich-hinter-Pfarrer-aus-
Wiesmoor,pfarrer204.html

21.https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/
altes-testament/origenes-at

22.Philipp HÄUSER, Bibliothek der Kirchenväter,
2. Reihe, Band 1, München 1932

23.https://reformiertblog.wordpress.com/
2016/08/08/die-verteidigung-des-comma-
johanneum/

173



24.Kurt ALAND, Der Text des neuen Testaments,
Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1989, 
S. 16

174


	Vorwort: Warum ist dieses Büchlein wichtig?
	Teil 1: Historische Betrachtung und Analyse
	Übersicht über die Bibeln
	Vom Urchristentum zu Konstantin
	Die Finsternis des Mittelalters
	Die Reformation – Licht geht in die Welt
	Die Göttin der Vernunft
	Informationszeitalter – es schlägt zwölf
	Nachtrag


	Teil 2: Vergleich der Übersetzungen
	Einleitung
	Analyse
	Verachtung des Menschen – Lk 14, 5
	Von Sünden befreit – Judas 1
	Geschwister – Mt. 18, 15 & Lk 17, 3
	Das Vaterunser – Mt. 6, 13
	Zorn verboten – Mt. 5, 22
	Juden sind verstockt – Apg. 13, 42
	Glaube an Wunder Joh. 5, 3 – 4
	Jesus der Lügner? – Joh. 7, 8
	Unaufmerksam – Apg. 13, 19 – 20
	Eingebung gekürzt – Apg. 18, 21
	Diesmal der Geist – Apg. 18, 5
	Segen des Evangeliums – Röm. 15, 29
	Standfestigkeit – 1. Johannes 5, 13
	Der Geist Gottes – 1. Korinther 2, 10
	Abendmahl – 1. Kor. 11, 24 & 11, 29
	Heiligung – 2. Pet. 1, 21 & 2. Kor. 5, 17
	Heilslehre verfälscht
	Wort als Lebensgrundlage – Lk. 4, 4
	Wandel in Christus – Röm. 8, 1
	Beschneidung in Christus – Gal. 6, 15
	Vision oder nicht? – Kol. 2, 18
	Nicht jedem... – 1. Thess. 5, 27
	Glaube und Werke – Jak. 2, 18
	Unterschiede und Bedeutung
	Der tote Glaube – Jak. 2, 26
	Jesus - Anfang und Ende – Off. 1, 11
	Jesus ist Gott
	Jesus ist allwissend – Mt. 24, 36
	Jesus ist Gottes Sohn – Lk. 2, 33
	Jesus war – Joh. 1, 27
	Jesus Allmacht – Joh. 8, 59
	Gottes Sohn – Joh. 9, 35
	Jesus im AT – Apg. 7, 30
	Christus ist Richter – Röm. 14, 10
	Gottheit Jesu – 1. Kor. 15, 47
	Auferstehung in Christi – 2. Kor. 4, 14
	Der Vater des Herrn – Eph. 3, 14
	Gott im Fleisch – 1. Tim. 3, 16
	Christus ist Schöpfer – Eph. 3, 9
	Herr der Schöpfung – Heb. 2, 7
	Der Tag des Herrn – Off. 1, 10
	Christus angekündigt – Gal. 3, 17

	Resümee

	Teil 3: Die Brücke bauen
	Einleitung
	Die Gnostiker und ihre Agenda
	Der perfide Plan
	1. Die Kontrolle über die Schrift im Mittelalter
	2. Die Gegenreformation und die Jesuiten
	3. Die ökumenische Bewegung – Weg zur Weltreligion
	4. Die Jesuiten und ihr Einfluss auf die Bibelwissenschaft
	5. Die Folgen für den protestantischen Glauben

	Das „Comma Johanneum“
	Widersprüche im Nestlé-Aland
	Ökumene

	Schlusswort
	Quellenverzeichnis

